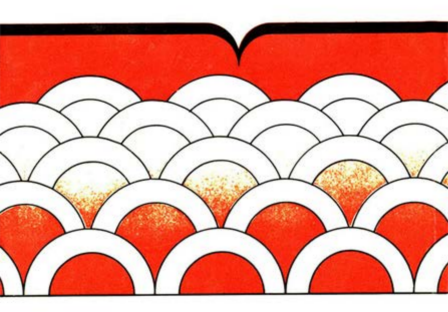
### ै रहें खंदें के जी



في سُبيل مُوسوعُ فلسف يتر

# اخوان الصفا





فیت بیل موسوعت فلیسفیت

## ا خوان الصفا وَخالان الوَفاا

ڪائيٽ (لارٽنور مضطفیٰ خابر \*

مَنشُورَات وَلِمُ وَمِكَسَبَى الْفِلْلِيِّ جميع مغونسا المنفق والاقتباص دامادة الطبيع ممغوظة ليكسكسكة الجيسلال 1989

🗆 بيروت \_ ص.ب: ١٥/٥٠٠٣

#### مقدمة

جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء هذه المدرسة المقلانية التي أصبحت بمرور الزمن المدماك الذي ارتكزت عليه المعتقدات الباطنية الفلسفية التوحيدية في الاسبلام ، والتي تلألأت وأينعت ثمارها ، مبدعة خالمة لأكبر نهضة عرفانية عرفها التاريخ الاسلامي و

واعتبر العلماء من الشرق والغرب ان فلسفة هذه الجماعة المرفانية كالحديقة الوارفة الظلال ، تجسد ما تشتهي الأنفس ، وتلذ الأعين ، وما يتفاعل في العياة الاسلامية في كافة مراحلها من المقلانية ، والاخلاق والسلوك الاجتماعي ، والاخاء الواعي المؤمن السالك في ممارج التوحيد ، وسلالم المعرفة العقانية ،

وقبل أن نصور صورة واضحة جلية تعينا وترشدنا على تفهم مباديء وأفكار هذه الجماعة الروحية ، وصلتهم بالحركات الباطنية التي ظهرت في العالم الاسلامي ، لا بد لنا من القاء نظرة دقيقة شاملة على البيئة والعصر الذي ظهرت فيه جماعة ( اخوان الصفاء وخلان الوقاء ) ، لنستعرض العلل والاسباب التي تكوكبت وتفاعلت فأوجدت هده الجماعة ، وما بينها من العلاقات والانفعالات ، وما يترتب عليها من الآثار ،

ولا بد لنا ونعن في هذا الصدد من أن نبعث نورا شعشمانيا على ما غمض من جواتب الاحداث، وما دق من أسبابها وعللها الاجتماعية والسياسية والدينية • في الوقت الدي ظهرت فيه رسائل ( اخوان الصفاء وخلان الوفاء ) حيث كان العالم الاسلامي مظهرا من أكبر مظاهر الغوضى والبلبلة والاضطرابات ، حيث تناقضت فيه حياة المسلمين العامة أشد التناقض ، وسادت النعرات العصبية ، والدينية ، والشرف ، والشهوات ، والنساد ، والطلم ، والجون • وتسارع الناس الى المال والجاه والجون •

وعمت الضائقة الاقتصادية ، البلاد من أقصاها الى أقصاها ، وساء نظام العكم ، وكثرت الفتسن الدينية والمنصرية ، وأزهقت آلاف الارواح البريئة على مذبح النعرات المذهبية ، وتصسارع التيارات المفكرية والمقلانية في أتسون الأفكسار اليونانية ، والهندية ، والفارسية •

ويبدو ان العباسيين الذين اتخذوا من قرابتهم للنبى عليه الصلاة والسلام أفتك سلاح في انتزاع الخلافة والزعامة والقيادة الاسلامية من الأمويين ، قد استأثروا بالسلطان والخلافة دون اخوتهم في الصراع والنضال ، وسندهم في استخلاص الخلافة الهاشميون ـ الاقرب منهم نسبا ، واحقيـة في تسنم الخلافة ، بل ما أن قوي ساعدهم ، وتركزت أقدامهم ، واستأصلوا شأفة الأمويين ، حتى التفتوا الى الهاشميين فرموهم بنعوت الانحراف ، وصفات التآس ، وتتبعوهم بالقتل والتنكيل والتشريب والابادة ، فأمعنوا من جانبهم بالتقيــة والستر ، والابتماد عن المجالات المامة والخاصة في مجتمعاتهم الاسلامية ، وعاشوا مشردين يتنقلون في الخفاء من بلد الى بلد ، ومن صقع الى صقع •

ولكننا نلمس من ناحية ثانية ان خلفاء بنى

العباس ، الذين منعتهم الدنيا كأس غرورها ، يتنكرون بكل صفاقة وقعة الى عروبتهم ، كما تنكروا لآل البيت ، فيعمدوا الى ابعاد العناصر العربية المؤمنة عن البلاط ، وما يتبعه من مناصب ومراتب ، واستعاضوا عنها بالعناصر الشعوبية التي لا تمت اليهم بأية صلة ، أو قرابة جنسية أو عرقية ، فاستبد هؤلاء بكافة مرافق الدولة ومؤسسات الغلافة ، وتلاعبوا بمصير الغلفاء ، فتجزأت رقعة الغلافة ، وأقيمت في قلبها عدة دويلات وامارات ، وزعامات ، تنهد الى العب بشوق من شهوات الدنيا وما فيها من اغراءات مادية ومعنوية ،

وسرعان ما تعول الخليفة العباسي الى كرة تتقاذفها الجند والجواري والغلمان وتتصارع في ساحاتها الواسعة الطوائف والمذاهب والأديان و كل هذه العوامل والاسباب تضافرت وتكوكبت فكان لها الأثر الفعال في قيام جماعة من الحكماء فكروا في واقع الأمة الاسلامية ، فسخروا كل ملكاتهم العقلية والروحية لصلاح الدين والدنيا ، ووقفوا كالطود الشامخ في وجه التيارات المتصارعة ، داعين الى الفضيلة والتمسك بأمور الدين الصحيح وجوهر القرآن وذلك وفق مخططات علمية تنهد الى بدر بدور المدالة الاجتماعية وفق منطلقات شرعية اسلامية ، بين جميع الطوائف والطبقسات والمداهب والأديان المشكلة منها الغلافة العباسية ، وتهدف الى رص الصفوف ، وجمع الكلمة بين المستائين ليصار الى صهرهم في يوتقة الأخدوة الروحية المشعبة منها الوحدة الكاملة بالشعور والمثل ، والمناهج ، والأهداف .

ولم يقف نشاطهم العرفاني عند هذا الحد ، بل أوجدوا فلسفة عقلانية توحيدية استقوها وارتشفوها من عسق القسرآن وجوهس الشرع والرسالة ، تحدثوا فيها عن وحدة الأديان فقالوا : علمام ، حكماء ، أخيار فضلام ، يجتمعون على علماء ، ويتفقون على مذهب واحد ، ودين واحد ، ويعقدون بينهم عهدا وميثاقا ألا يتجادلوا ولا يتقاعدوا عن نصرة بعضهم بعضا ، ويكونون كرجل واحد في جميع أمورهم ، وكنفس واحدة في جميع تدبيرهم فيما يقصدون (۱) » \*

<sup>(</sup>۱) رسالة اخوان الصفا جـ ٤ من ٤٢ • منشورات صادر بيروت •

وفرضوا على أتباعهم ومريديهم الذين ينهجون نهجهم في الملوم العرفانية الماورائية أن لا يعادوا علما من العلوم ، أو يهجروا كتابا من الكتب ، ولا يتعصبوا على مذهب من المذاهب ، لأن رأي اخوان الصفاء وخلان الوفاء ومذهبهم يستغرق المذاهب كلها ، ويجمع العلوم جميعها •

هدفهم من وراء ذلك زرع الافكار العرة في المالم الاسلامي ، وتشجيع الناس على المجاهرة بها ، بغية اصلاح ما فسد من الأمور الدينية والاجتماعية ، ومن أجل القضاء على خلافة بني العباس التي يسمونها « دولة أهل الشر » التي يمشمش فيها الفساد الذي يتمسك بعنف في خناق المجتمع الاسلامي ، ليشيدوا على أنقاضها دولة « أهل الغير » أو « المدينة الفاضلة » ذات النظام المثالي المرتكز على فلسفة الاخلاق والسلوك والعبادة الحقانية (۱) •

ولنستمع اليهم وهم يصفون الدولة العباسية فيقولون : « • • وقد نرى أنه قد تناهت دولة أهل

<sup>(</sup>۱) رسالة الجامعة جـ 1 ص ٥٢٣ تعقيق الدكتور مصطفى غالب من منشورات دار صادر •

الشر وظهرت قوتهم ، وكثرت أفعالهم في العالم في هذا الزمان ، وليس بعد الزيادة الا الانعطاط والنقصان ، ولا بد من كائن قريب ، وحادث عجيب ، فيه صلاح الدين والدنيا . . . ، ،

هذه بعض المنطلقات الاصلاحية الاجتماعية والدينية والسياسية التي جسدها جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء في رسائلهم التي بثوها بين طبقات المسلمين وغير المسلمين، وبدون أن يشيروا الى مصنفيها خشية أن يتعرضوا لنقمة من بيدهم الصولجان والسلطة، فقلبت مفاهيم الجماهير رأسا على عقب، وأحدثت بينها من التغيير والتبديل والتغاعل ما لا تزال آثاره باقية الى هذا اليوم والتفاعل ما لا تزال آثاره باقية الى هذا اليوم

بالاضافة الى تأثيرها على الآداب والفلسفة الاسلامية وحياة المجتمع ككل • والنضوج العلمي للحياة الروحية وما شع عنها من اشعاعات واشراقات كشفية ، وما ابتدعت من مناهج في التفكير والتأمل الذي نما وتطور وواكب سير الحياة التصاعدي • ولقد أكد العلماء وكبار المفكرين أن الفلسفة ، مديونة بأول دائرة للعلوم والمعارف ظهرت في العالم وهي رسائل ( اخوان الصفاء وخلان

الوفاء) التي عبدت الطريق لفلاسفة الأسلام كالفارابي وابن سينا وابن رشد والمجريطي والكرماني والمعري وغيرهم •

كما وأن العركات الباطنية التي ظهرت في الاسلام على أسس دينية ، لا سياسية ، تدين لهؤلاء العكماء بخطوطها العريضة المضيئة التي نسجت حولها الأباطيل والاتهامات ، مما أدى الى تشويه تراثها الفكري في التاريخ ٠

ونعن لا نستغرب أن ينبري أمثال عبد الرحمن البدوي المعروف بتعصبه وتقلبه وتلاعبه الواضح بالمخطوطات فيكيل التهم جزافا ، ويختلق الأكاذيب، وينمق الفريات ، بعد أن عجز عن اظهار الحقائق العرفانية الواضحة ، بقصد تشويه المباديء المقلانية ، عن طريق الدس الرخيص المعتمد على ما كتبه الخصوم بدافع التعصب ، والحقد الأرعن ما

وهكذا نلاحظ وبعد فترة طويلة من ظهور رسائل اخوان الصفاء وخلان الوفاء أنهاقد شغلت حيزا كبيرا من تفكير العلماء والباحثين خلال حقبة طويلة من الزمن ، ولا تزال حتى هذا اليوم مثارا للجدل والتخمين والاستنتاج الذي قلما يكشف النقاب عن الحقائق الباطنية السرية جدا ، والرموز المويصة، والاشارات الخفية ، لما أسدل حولها من سجف كثيفة أضفت عليها التعقيد والفموض الذي حير الناس وملا الدنيا بالاستفسارات والتساؤلات •

معا أدى الى تضارب الأراء ، وتنوع الدراسات التي زادت الموضوع تعقيدا حتى أصبح مع مرور الزمن من الالغاز المستعصية المبهمة التي أغلقت الأبواب والمنافذ دونها •

وبالرغم من أن وأضعي هذه الرسائل المقلانية قد أحاطوا أنفسهم بهالة من الكتمان والتقية ، وتعمدوا أخفاء أسمائهم عن عامة الناس ، زهدا في الشهرة ، وحرصا على حياتهم المهددة بالغطر في كل لحظة من قبل أصحاب السلطة ، من الحكام والامراء والغلفاء ، فقد راجت رسائلهم رواجا عظيما أنارت الدروب المظلمة لحملة الافكار الاصلاحية الحرة في المالم الاسلامي ، وشجعت الناس على المجاهرة بها علنا بدون خوف أو وجل ، وبذلك مهدت السبيل لثورة فكرية عارمة تمخضت عن تكوين الجماعات السرية في الاسلام .

ومن البديهي أن يوجه علماء العرب والاسلام جل اهتمامهم لدراسة هذه الجماعة منبذ ظهـور رسائلهم الى عالم الوجود وحتى هذا العصر الذي نعيش فيه ، فكانوا فيهم يسالون ويتساءلون ، وهم مختلفون لم يتوصلوا الىتقديم صورة جلية يعززون فيها وجهة نظرهم ، ويقيمون البراهين المقنمة التي طالما تعطشت اليها نفوس الباحثين ، والتي تسمو على التحامل والتعابي \*

فهم فيهم بين حاقد يتخبط في دياجير الحديدة والحقد متوكا على عكاكيز الزيغ والضلال ، يكتب ما يوحيه اليه سخطه وتعصبه وتعامله ، وبين مغال يندقع بعوامل العب والاعجاب والولاء لهم فرسائل اخوان الصفاء وكل ما ورد فيها من علوم ومعارف ، تبدو لبمضهم الحادية ، تهدف الى بدر بدور المتنازع والاختلافات ، باسم الغيرة على الدين والحفاظ عليه ، بينما ينظر اليهم البعض الأخر بعين الرضى والارتياح والتعظيم والاجلل ، متمثلا بقول الشاعر :

وعين الرضى عن كل عيب كليلة كما أن عينالسخط تبدى المساويا

مصطفى غالب

#### من هم جماعة اخوان الصفاء ؟ :

يلاحظ من خلال الدراسات القديمة والحديثة أن العلماء الذين حاولوا معرفة جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء لا يزالون يغبطون في استنتاجاتهم خبط عشواء ، كونهم لم يتوصلوا الى معرفة الحقيقة التي تظهر بجلاء شخصيات هذه الجماعة السرية ، التي لعبت دورا فعالا في الفكر العالمي •

ولمل أول دراسة علمية ظهرت الى عالم الوجود عن ( اخوان المعناء وخلان الوفاء ) كانت في عام ١٨٣٧ ميلادية كتبها باللغة الانكليزية المستشرق « توماسون » بعنوان « تحفة اخوان المعناء » وقد ضمنها فصلا نقله من رسائل اخوان الصفاء ، يشير

الى « تداعي العيوانات على الانسان عنسه ملك الجن » \*

وفي نفس العام نشر المستشرق « نوورك » في براين موجزا وافيا حول « اخوان الصفا » باللغة العربية مع الترجمة الالمانية • وفي عام ١٨٧٩ ميلادية نشر في برلين المستشرق « ديتريسي » كتابه و العلوم الفلسفية عند العرب » بشمانية مجلدات ، أتى فيه على ذكر ( اخوان الصفاء وخلان الوفاء ) معتمدا على ما ورد في رسائلهم من أبحاث فلسفية عرفانية • ولم يقف نشاط هذا المستشرق عند هذا الحد بل نراه في عام ١٨٨٦ ميلادية ينشر في برلين كتابا آخر بعنوان ( خلاصة الوفاء في اختصار رسائل اخوان الصفاء ) •

وفي عام ١٨٨٨ ميلادية طلع علينا المستشرق الالماني « غولدزيهر » بدراسة موجزة تعرض فيها لجماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء نشرها في ( هال ) بالمانيا • وكتب حولهم تعريفا علميا عام ١٨٩٣ ميلادية المستشرق « لان بول » كما ناقش موضوعهم المستشرق « باربيت دمينارد » سنة ١٨٩١ ميلادية •

وفي سنة ١٩٠٣ ميلادية ترجم المستشرق ويس » بعض الرسائل ونشرها بمقدمة عالج فيها فلسفة ( اخران الصفاء وخلان الوقاء ) بأسلوب علمي شيق وفي نفس العام ظهرت عدة أبحاث حول الموضوع نفسه في لندن كتبها كل من « دبور » و « ماكدوناك » •

وفي عام ١٩١٥ ميلادية تناولهم في البحث والدراسة المستشرق « كازانوفا » \* كما تعرض لذكرهم المستشرق الفرنسي « لويس ماسنيون » عام ١٩٢٩ في كتابه « الصوفية في الاسلام وفلسفة الفزالي » ، ثم أعقبها بدراسة تاريخية مستقلة ، أتى فيها على ذكر تاريخ تصنيف الرسائل \*

وفي العام نفسه ظهرت دراستان حول الموضوع كتب احداهما المستشرق الروسي « ايضانوف » والثانية المستشرق « تريتون » ومن المستشرقين النين عالجوا موضوع ( اخوان الصفاء وخلان الرفاء ) بتجرد ونزاهة علمية موفقة ، ولكنهم مع الأسف الشديد لم يتوصلوا الى معرفة شخصيات هذه الجماعة السرية ، هـم : « برنارد لويس ، هند الجماعة السرية ، هـم : « برنارد لويس ، ستيرن ، كويارد ، دساسي ، نيكلسون ، فان ايس ، شتروطمن ، وغرهم » \*

ولا يخفى بأن علماء العرب والاسلام قد وجهوا بعض الاهتمام لهذه الجماعة منذ وجودها في البصرة وحتى عصرنا الذي نعيش فيه فكانوا فيهم على اختلاف شديد لذلك صرفنا النظر عن ذكسر من تناولوهم بالبحث من الكتاب والباحثين والمؤرخين القدامى كونهم في رأينا لم يتحرروا من التعصب والتحامل والتلقيق ويستخلصوا الحقائمة مسن الأباطيل المزخرفة ، سالكين في أبحاثهم سبيسل الانصاف ، باخلاص ذوي النيات الحسنة ، والعلوايا السليمة ، والغايات القويمة ، والآمال المستقيمة .

ولكن التعصب المدهبي والعرقي الذي يرقد في نفوسهم ويبيض ويفرخ ، جعلهم ينظرون الى هذه الجماعة ، التي أعطت من روحها ووجدانها أضغم موسوعة علمية في التاريخ ، بمنظار الحقد ، بدون أن يراعوا للامانة العلمية والتجرد والنزاهة أية حرمة -

وبالرغم من كل هذا ، لا يسعنا الا أن تنوه بالجهود المفيدة الطيبة التي بذلها في هذا المجال ، كل من السادة مع حفظ الألقاب : عمر الدسوقي ، حسين همداني ، جبور عبد النور ، عمر فروخ ،

عبد العميد الدجيلي ، عادل العوا ، عبد اللطيف الطيباوي ، عارف تامر ، محمد كامل حسين ، وخيرهم • فلهؤلاء العلماء ، الباحثين في الجلائسل والدقائق ، منا التقدير والاعجاب ، لحرصهم الشديد على استخلاص وجه العقيقة الناصع ، الذي حاول طمسه واخفاء مماله ، التعميب المقيت ، الذي يعتبر من أخطر الأوبئة التي اجتاحت البشرية منذ وجودها •

ونعن لا نشك مطلقا بأن الاقدام على معالجة المواضيع الباطنية السرية ، التي تعور بالرموز والاشارات والمصطلحات ، من الامور المعقدة المستمصية التي يفرض علينا الواجب العلمي بعثها ومعالجتها بتجرد ونزاعة ، لايراد العقائق الخالية من الأدران والشوائب ، في ضوء الأدلة الدامنة ، والحجج المنطقية المقنعة ،

أما أن نعكم في مثل هذه المواضيع الغطيرة ، استنادا على ما قاله الغصوم فيهم ، بدون أن نكلف أنفسنا ولو لالقاء نظرة عابرة على آثارهم وانتاجهم، علنا نتبين موضع الغطل والتجني ، فهذا غبن ليس بعده غبن ، ومخالفة صريحة للاصول العلمية التي

#### أقرها الضمير والوجدان الاخلاقي •

جميع هذه الاسباب أهابت بنا لتؤكد جازسين بأن ( اخوان الصفاء وخلان الوقاء ) هم أول من وضع بذور الفلسفة الاسماعيلية وركز دعائمها ، وهدا ما سنتحدث عنه بايضاح مبينين صحة انتساب هذه الجماعة الى الاسماعيلية ، باعتبار ان العلماء المتقدمين والمتأخرين كما نوهنا وخاصة الذين أتينا على ذكرهم لم يأتوا برأي قاطع ، ولم يذكروا من ألف الرسائل؟ وأين؟ ومتى؟ وقد دارت جميم بحوثهم كما يقول عارف تامر (١) في فلك ( أبي حيان التوحيدي ) المشهور الذي لا يشفى عليلا ولا يفى بالمطلوب ، ولا يصح أن يكون مصدرا يوصل الى الاهداف التي ينهد اليها العلماء ، بالاضافة الى كل ذلك أن كل واحد منهم ذهب مذهبا يختلف عن الآخرين ، وظهروا بمباحثهم بأفكار غريبة متباينة متضادة هي أقرب للخيال من الواقع • ولننتقل الى ما ورد في المصادر التاريخية حول جماعة اخبوان الصفاء وخلان الوفاء

 <sup>(</sup>۱) عارف تامر : هقيقة القوان المبغاء وخلان الوفاء مبغمة (٩٠٠٩).

يقول الدكتور عمر فروخ ما يلي (١) : ﴿ سَمُلُ أبو حيان التوحيدي سنة ٤١٤ هـ ـ ١٠٢٤م عن اخوان الصفا وعن زيد بن رفاعة فقال ( المقابسات ٤٥ ) : « لا ينسب الى شيء ولا يعرف له حال اذ تكلم في كل شيء ٠٠٠ وقد أقام بالبصرة زمانـــا طويلا ، وصادق بها جماعة ( محبين ) لأصناف العلم وأنواع الصناعة ، منهم أبو سليمان محمد بن معشر الباستي ـ ويعرف بالمقدسي ـ وأبو الحسن على بن هارون الزنجاني ، وأبو أحمد المهرجاني ، والعوفي وغيرهم ، وصحبهم وخدمهم • وكانت هذه العصابة قد تألفت بالعشرة وتصافت بالصداقة واجتمعت على القدس والطهارة والنصيحة ، فوضعوا بينهم مذهبا زعموا أنهم قربوا به الطريق الى الفوز برضوان الله • وذلك أنهم قالوا: ان الشريعة قد دنست بالجهالات واختلطت بالضلالات، ولا سبيل الى غسلها وتطهرها الا بالفلسفة ، لأنها حاوية للعكمة الاعتقادية والمصلحة الاجتهادية ٠٠٠ وصنفوا خمسين رسالة في جميع أجزاء الفلسفة علميها وعمليها وسموها ( رسائل اخوان

<sup>(</sup>١) الدكتور عمر قروخ : تاريخ القكر العربي صقعة ٢٩٢ -

الصغا) ، وكتموا فيها أسماءهم وبثوها في الوراقين ووهيوها للناس ••• » •

هذا هو النص التاريخي الذي اعتمده أكشر المؤرخين العرب ، والمنسوب الى التوحيدي ، وهو بعرفنا واعتقادنا غير كاف ، ولا يستنتج منه أي شيء حول جماعة اخوان الصفاء وخلان الوضاء ، كونه مبنسي بدوره على التغسين ، والاتهاسات الباطلة ، والتسميات الغير واضحة بالنسبسة لمسن ساهموا بتصنيف الرسائل •

غير أن بعض العلماء والباحثين توصلوا إلى أول الطريق في دراساتهم لرسائل جماعة اخوان الصفاء وخلان الوقاء فأظهروا بعض الحقائق التي تبدين معالم هذه الجماعة ، فقال المستشرق كازائوفا : « أَذْكُدُ أَنْ آراء الاسماعيلية توجد كلها في رسائل اخوان الصفاء » •

وقال العالم ديفروميري: « ان سنان بن سليمان الملقب براشد الدين تناول علوم الفلسفة وأطال نظره في كتب الجدل والخلاف وأكب على مطالعة رسائل اخوان الصفاء، وقال المستشرق ماكدونالد: « لقد تلقى الاسماعيلية تصاليم اخوان الصفاء

وزادوا فيها في حصونهم الجبلية ومقر هواهم » وأضاف في مكان آخر من كتابه : « يجب أن نكون على ذكر أن الاسماعيليين لم يكونوا عصابات من اللموص تنشر الرعب بأساليبها الشنيعة ولكن كلا الفرعين الشرقي والغربي قد عكف على الملم وربما وجد في حصونهم الجبلية أشد أنواع الفناء في طلب العلم الصحيح وحينما استولى المنول على قلمة « آلموت » وجدوها غنية برسائل اخوان الصناء » •

ويرى عبد اللطيف الطيباوي وهو ممن كتب حول جماعة اخوان الصفاء ما يلي : « لا أرانسي مصيبا في القول بأن فلسفة الاسماعيلية جميعها مبثوثة في رسائل اخوان الصفاء ، فالقول بالامام المستور الذي سوف يظهر ليميد السلام الى المالم ، هذا القول عندهم يمثل امتزاج النظريسات الأفلاطونية بالاعتقاد بالمجيء الشاني للمسيح ، وعليه فمن الجور في العكم أن يرمى الاسماعيليون بالكفر والانحطاط الاخلاقي كما جاء في فتوى ابن تيمية » \*

ويعتقد عمر الدسوقي ان الشيعة الاسماعيلية

بعتقدون أن مؤلف رسائل اخوان الصفاء وخلان الوفاء أحد الأئمة من آل البيت ، وأن هذا الامام هو أحمد بن عبد الله بن محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق ، واعتقادهم هذا يدل على ما لرسائل اخوان الصفاء عندهم من منزلة رفيعة ، وأنها تحوي تعاليم الطائفة •

ويرى الدكتور حسين همداني ان الاسماعيلية يرون القرآن الكريم كتاب العامة ، ورسائل اخوان الصناء كتاب الأئمة والطبقة المارفة الخاصة ويقول أحمد القادياني : ولما خشي الامام أحمد بن عبد الله أن يزيغ المسلمون عن الشريعة المحمدية الى علوم الفلاسفة ألف رسائل اخوان الصفاء وخلان الوفاء وجمع فيها من العلوم والحكمة والمسارف الالهية والفلسفية والشرعية و

ويقول القفطي في كتابه تاريخ الحكماء: «ولما كتم مصنفوها أي (الرسائل) أسمائهم اختلف الناس في الذي وضعها فكل قوم قالوا قولا بطريق الحدس والتخمين فقوم قالوا: هي من كلام بعض الأئمة من نسل علي بن أبي طالب واختلفوا في اسم الامام الواضع اختلافا لا يثبت له حقيقة • وقال

ماكدونالد في مقال له : يظهر ان أبا العلاء المعري قد اتصل في وقت ما بجماعة مثل اخوان الصفاء ان لم يكونوا أنفسهم •

هذه بعض الاقوال التي حاول أصحابها التاكيد بأن جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء هم من الاسماعيلية ، أما دعاة الاسماعيلية الذين كتبوا حول هذا الموضوع فلا بد من الاستماع الى أقوالهم، علهم يكشفون لنا عن ماهية هذه الجماعة ، لأن صاحب البيت أدرى بالذي هو فيه : يقول الداعي ادريس عماد الدين (١) : وقام الامام التقى أحمد ابن عبد الله بن محمد بن اسماعيل بعد أبيه بأمر الامامة وبث دعاته في الآفاق من ( سلمية ) واتصل به الدعاة ودعوا اليه وهم مخفون لمقامه وكاتمون لاسمه • • وكان المأمون حين احتال على ( على بن موسى الرضى بن جعفر ) ظن أن أمر الله قلد انقطع وحجته عن الارض قد ارتفعت ٠٠٠ فحين ظن المأمون العباسي ذلك الظن ووهم ذلك الوهم سعى في تبديل شريعة محمد صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) كتاب عيون الافبار وفنون الاثار السبع الرابع تعقيق مصطفى غالب منشورات دار الاعداس بيروت ،

وتنيرها • وأن يرد الناس الى الفلسفة وعلم اليونانيين ٠٠٠ وخشى الامام هليه السلام أن يميل الناس الى ما زخرف المامون عن شريعة جده فألف رسائل اخوان الصفاء • وهذه فهرست الرسائل التي الفها ( الامام ) جمع فيها أنواع العلسوم الفلسفية والهندسية وجمل و الجامعة هي منها الغاية التى يتبين منها المراد ويتضبح المعنى للمرتاد وقصرها على خلصاء شيعت وخبرة خاصته ٠٠٠ وانما ألف الامام أحمد تلك الرسائل لتقوم الحجة على المأمون وأتباعه حين انحرفوا عن علم النبوة ، ثم ان الامام أمر أن تبث تلك الرسائل في المساجد ٠٠٠ فعين وقع عليها الناس رفعت الى المأمون فعلم أنه لم يضع شيئا وإن امارته من قطع حبل الامامة لا يكون (١) ، ٠

ويقول الداعي الاسماعيلي شرف الدين (٢): « حتى هم المتسمى بالمأمون أن يرد الأمة الى دين القول بالنجوم وقال ما جاء محمد صلى الله عليه

 <sup>(</sup>۱) ميون الاطبار وفلون الاخار من ملحورات دار الاحامن مطعسة
 ( ) ۲۲۷ – ۲۲۷ ) •

 <sup>(</sup>٦) شرف الدين جعفر بن معيد بن عمزة في الرسالة الموقطة مقطوطة في مكتبة مصطفى غائب الفاصة •

وسلم الا بناموس ملك به الناس وحقيقة وأساس حتى أظهر ولي الله وابن رسول الله ( رسائل الحوان الصناء) وفيها ما تحير فيه جميع المالم من الملوم في كل فن والاستشهاد على شريعة الرسول، وهو عليه السلام في كهف التقية مستتر ودعاته الباقون متفرغون لتلك الرسائل في كل شهر وقطر . • • فرجع اللمين عما هم به من ذلك » •

وجاء في كتاب قلائد الجواهر (1): « ان الملامة المعامة أحمد بن عبد الله هو مصنف اثنين وخمسين رسالة موسومة باخوان الصفاء وخلان الوقاء » ويقول الداعي اليمني المطلق ابراهيم بن الحسين المحامدي المتوفي سنة ٧٥٥ هجرية في كتاب « كنز الولد (٢) » عن ذكر الرسائل ورسالة الجامعة منا يلسي : « قال الشخص الفاضل صاحب الرسائل • • • » ثم ينقل عبارات كثيرة من الرسالة الجامعة ورسائل اخوان الصفاء يدعم فيها أقواله •

ويقول القاضي النمسان بن حيون المغربسي

<sup>(</sup>١) قَالِكُ الْهُوَاهِرِ بِاللَّهُ الْقَارِمِيةِ مِنقَمَةً ٢٧ .

 <sup>(</sup>٢) كتاب كانز الولد من منصورات الابلائي للدراسات الشرقية في لبنان تعقيق الدكاتير مصطفى غالب •

التميمي في رسالته المذهبة: «وسألت عن معنى قول المادق صلوات الله عليه: تمام أمرنا بسبعة ثلاثة منا وأربعة من غيرنا ••• فالثلاثة هو وولده وولد ولده والاربعة الذين هم مسن غيرنا هسم: الأحدث، والمختلس، وأخا المختلس، والقداح وهم المتسمون عليهم السلام، وهؤلاء السبعة هم الذين مهدوا للدولة الفاطمية وركزوا دعائمها وعملوا لأجل يناءها وهم بالتحقيق الأئمة الثلاث المستورون: عبد الله، وأحمد، والحسين والحررم الاربعة مؤلفوا الرسائل وهم: عبد الله بن سعد، وعبد الله بن ميمون، وعبد الله بن سعد، وعبد الله بن ميمون، وعبد الله بن ميارك •

وتذكر المصادر الفاطعية ان الامام عبد الله بن معمد عندما جعل عدد رسائل اخوان الصفاء اثنين وخمسين رسالة وضعها لعكمة وطبقها على عدد حروف اسمه بحساب ( الجمل ) وهذا النوع من الحساب أول من استعمله في العهدود الماضية ( الاسماعيليون ) ، واليك المثال :

عبدال ه بن محمد = عبد الله بن محمد 70.600 70.600

ويقول الداعي الاسماعيلي أبو المعالي (١) : « فلما انتقل الامام محمد بن اسماعيل الى دار البقاء تسلمها ولده المستور أحمد الوق وهو أول من ستر نفسه عن الاضداد من أهل عصره المخالفين، لأن زمانه كان زمان فترة ومحنة ، وكان المتغلبون من ولد بني العباس يطلبون من يشار اليهم منهم حسدا ويغضا لأوليام الله تعالى فأوجب ذلك الاستتار المعروف للأئمة وكنيت الدعاة بأسمائهم تقية عليهم مما هم فيه ويليق بهم وتاهت فيهم أولو الضلال حتى قالوا أن الامام من ولد محمد بن اسماعيل هو ( عبد الله بن ميمون ) أو ( عبد الله بن مبارك ) أو ( عبد الله بن حمدان ) وان هؤلاء الاربعة قد اجتمعوا مع غيرهم وصنفوا رسائل طويلة في شتى الملوم والفنون عددها اثنتان وخمسون رسالة -

هذه الاقوال التي أوردناها ليعض من كتبوا حول اخوان الصفاء تركد لنا بأن هذه الجماعة ينتسبون الى الاسماعيلية ، وسنحاول في الصفحات التالية مقارنة أفكارهم مع آراء بعض الحكماء الاسماعيلية لنتبين الى أي مدى تكون الموافقة والمطابقة •

 <sup>(1)</sup> رسالة الاصول والامكام للناعي ابو المعالي حاتم بن عمران بن زهرة مخطوطة •

#### آثار اخوان الصفاء وخلان الوقاء :

يستدل من المضادر العلمية والتاريخية ان جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء لم يصنفوا سوى رسائلهم المعروفة ورسالة الجامعة فقط ،وبقية ما صنفوه فقد أو لا يدري به أحد و لكننا وجدنا مؤخرا ونحن نحقق الرسالة الجامعة ان اخوان الصفاء وخلان الوفاء لهم كتب أخرى أشاروا اليها في الرسالة الجامعة التي صنفها امامهم المستور أحمد ابن عبد الله وهي (١):

- ١ ــ المدارس الأربع ٠
  - ٢ ـ الكتب السبعة ٠
    - ٣ \_ الجفران •
- .٤ ــ الرسائل الخمس والمشرون •
- الرسائل الاثنتان والخمسون -
  - ٦ ــ الرسالة الجامعة ٠

ولا يوجد أي ذكر لما يسمى جامعة الجامعة ، في أي مصدر من مصادر الدعوة الاسماعيلية ، بل كل

 <sup>(1)</sup> رامع الرسالة العامعة تعقيق مصطفى غالب من منشورات بار صادر صفحة ( ٥٣٩ ) •

ما هنالك أننا نملك عدة نسخ من مخطوطة اسماعيلية تسمى ( زبد رسائل اخوان الصفاء ) وهي عبارة عن ملخص لما ورد في بعض الرسائل الماورائيــة لجماعة اخوان الصفياء كتيها بعض المشايخ الاسماعيلية في سورية ، وقد نقلوها عن الرسائل الاثنتان والغمسون أأما رسالة الجامعة التي حققها الدكتور صليبا ونسبها للمجريطي ظلما وعدوانا فهي نفس الرسالة الجامعة التي حققناها ونشرناها في بيروت مع بعض الاختلاف الكبير في النصوص • ولا أدرى كيف تجرأ الدكتور صليبا على نسبة هذه الرسالة الى المجريطي وهو يعلم تمام العلم بأنه لم يكتبها ولم يؤلفها ، وكل ما هنالك أنه نقلها معه من المشرق الى المغرب فنسبها اليه •

#### مبدع الهويات عند اخوان الصفاء:

يمتقد جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء أنه من المفروض أن يكون المبدع أو الموجد أقدم من المندع والموجد منت المندء ، باعتبار كل مصنوع هنو حادث بالنسبة لأزلية الصانع م

والناس على اختلاف أهوائهم وتفكيرهم وتأملهم،

ميالون بالغطرة الى الاقرار بوجود كائن عظيم ، عاقل حكيم أرفع من جميع الموجودات لأنه علمة ايجادها وأصل خلقها وابداعها وتنظيمهاوترتيبها في حركة دائمة ، لحفظها وخيرها واستمرارها الى ما لا نهاية ، وهو المبدع أو الخالق ، أو الله سبحانه وتعالى -

وهذا المبدع أو الصانع يتمتع بقوة جبارة عظيمة مهما اختلفت الزوايسا التي ينظر منهسا الانسان الى هذه القوة فستغلب القوة الاصيلبة الثابتة ، والعافظة العوالم في حركة مستمرة ، ورباط وثيق ، كارتباط المعلول بالعلة ، والمخلوق بالخالق ، والصنعة بالصائع ، لأنه مبدأ ومرجع كل شيء، ذو كمال متناه باعتباره الكائن الموجود من ذاته ، أي الموجود الذي يوجد بمجرد ماهيته ، فلا يحتاج الى علة خارجة تعطيه الوجود ، لكون ما لا يوجد من ذاته ، يعتاج في وجوده الى علة فاعلــة تحدثه ، ووجود العلل الفاعلة المترتبة بالذات دليل بيّن على وجود علة أولى لها يتملق بها وجودها ، وهي غبر معلولة •

وهذا الموجود الذي أقرت به معظم الأمهم

والشعوب ، في كل زمان ومكان ، ووقف أمام قوته وقدرته المقل البشري موقف الدهشة والمجن والتواضع ، باعتباره الملة الأولى والغاية القصوى لكل الموجودات الحادثة والغير موجودة من ذاتها ، أزلي غير متغير في وجوده وقوته ، لا مثيل له ولا شريك ، لا بدء ولا نهاية له ، ندعوه الله ونتوسل اليه في صلواتنا وعباداتنا الظاهرة والباطنة .

والله سبحانه وتمالى هو علة الملل ، والملة الأولى اللامملومة التي يتمنك ادراك ماهيتها لأننا عاجزين عن ادراك وجودها ، لأن وجودها هـو ذاتها ، والذات والوجود واحد في الله •

والمقل البشري مهما بلغ من السمو والارتقاء يقف عاجزا عن ادراك الله بنوره الا ادراكا ناقصا، وهذا الادراك لا يكون الا من جهة آثاره • ولما كانت هذه الآثار غير كاملة لأنها متناهية والله غير متناه ، فقد صع المجز عن ادراك الماهية الالهية بنور المقل البشري •

والله تعالى الموجود بذاته ، الذي يوجد عنه كل ما في الامكان وجوده على أحسن وجـوه النظـام والكمال ، منزه عن جميع الصغات التي تتصغه بها موجوداته ، ومبدعاته ، ومكرناته ، لا مثال له ، مبدأ كل موجود لاستناد جميع الموجودات اليسه ، ولصدورها عنه ٠

من هذه المتطلقات العرفائية الماورائيسة تكون المحور الاساسي الذي تدور عليه كافة الشرائسع والأديان في ايمانها بوجود اله خالق مبدع نظم الطبيعة وسيرها بقدرته الغارقة ، وقوته العظيمة ، أمن فكان الليل والنهار وتعاقب الفصول ، وكانت السماء بكواكبها ، والكواكب بمنازلها وبروجها وأفلاكها ، والرياح بجريانها ، والارض وما عليها، فسبحت له كافة الموجودات العلوية ، والمخلوقسات البحسمانية ، والمبدعات الروحانية ، ناطقة بعظمته ، ومنبئة عن باهر قدرته ، فذلت العقول خاضمسة لنور وحدته .

ولما كانت فلسفة جماعة و اخوان الصفاء وخلان الوفاء » تنطلق من اثبات الخالق المبدع للمسور ولزوم عبادته ، وتبعث عن الله تعالى وكمالاته ،

<sup>(</sup>١) رسائل اغوان العبقاء ۾ ٣ من ١٧٩ منھورات عباير بيروت ه.

وتدعو الى الايمان بوجوده ، وتهدف الى توحيده ، وتجريده ، وتنزيهه ، رأينا أن نقدم بعض آراء هذه الجماعة في الميدع ، لنلاحظ الى أي حد تنسجم مع الفلسفة المرفانية المروفة في الحياة .

يرى جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء أن الباري تعلى هو مبدع علة الموجودات ، وخالت المخلوقات ومخترعها ، وهو واحد بالحقيقة من جميع الوجوه : « اعلم ، أيدك الله وايانا بروح منه ، أن الوجود متقدم على البقاء ، والبقاء متقدم على التمام ، والتمام متقدم على الكمال ، لأن كل كامل تام ، وكل تام باق ، وكل باق موجود .

ولكن ليس كل موجود باقيا ، ولا باق تاما ، ولا كل تام كاملا ، وذلك أن الباري ، جلبت أسماؤه ، الذي هو علة الموجودات ومبدعها ومبقيها ومتممها ومكملها ، أول فيض فاض منه الوجود ، ثم البقاء ، ثم التمام ، ثم الكمال » \*

وبالاضافة الى ايمانهم بأن الله تعالى واحد بالحقيقة يؤكدون بأنه علة الموجودات ومبدعها ومبقيها ومتمها ومكملها ، لأن أول فيض فاض منه

الوجود، ثم البقاء، ثم التمام، ثم الكمال، وذلك ليدلوا على أن البقاء أفضل وأسمى مرتبة من التمام والكمال ، معتمدين على نظريتهم في خواص العدد التي تثبت الفرق بين التمام والكمال . ويعتبرون بأن علم العدد هو فيض العقل على النفس ، وذلك أثناء عملية الابداع الاول • ولنستمع اليهم ماذا يقولون في الرسالة الجامعة (١): « الحمد لله مبدع الوجود ، الذي لم يكن من قبله موجود يقبل منه فيض الجود ، فسبحان من موجوده قابل لجوده مقر بوجوده معترف بتوحيده • فهـو موجد الموجود ، ومفيض الجود على الموجود ، مبدأ كل موجود يقبل فيض الجود ، مرتب الجد الذي هو مرتب الحدود ، وكل حد ينتهي الى حد له محدود وأجل معدود ( وما منا الا له مقام معلوم • وانا لنحن الصافون • وانا لنحن المسبحون ) • والحمد لله جاعل أول ما أبدعه عرشه المحيط ، وثانيه كرسيه الذي وسع السموات والارض ، فعرشه هو القلم الجارى بأمره ، فخط في اللوح الكريم سطور المشيئة ، وأحرف الارادة ، وقول الحق ، ووعـــد

 <sup>(</sup>۱) الرسالة الجامعية : تجقيق مصطفى فالسب منشورات صادر صفعة ۲۰ ٠

#### المندق ، وكلمات التمام ، والاسماء العظام » •

وحول خلق الصورة الإنسانية باعتبارها خليفة الله في أرضه يقولون (١) : « اعلم أيها الأخ أيدك الله وایانا بروح منه ان الباری عز اسمه لما خلق هذا العالم على هذه الهيئة الشريفة والبنية العجيبة، وجعل صورة الانسان خليفته في أرضه لتدبير خلقه في العالم السفلي ليصير عند نقلته زينة للعالم العلوي ، وجعل نفسه علامة بالقوة فعالة بالطبيع ، ولم يخله من الفوائد المقلية والتأييدات الالهية ، ليتوصل بذلك الى معرفة جميع ما في هذا العالم • وكان من الفضل الذي جاد به عليه والاحسان الذي أسداه اليه ما أفاضه العقل على النفس أولا من الفكر في الاقرار بالمبدع الحق الاول ، ومعرفة المقل الذي هو أصل لها وأب ، وانه ليس هــو المستحق للعبادة المعضة وأن له خالقا ومبدعا ،وكان هذا من العقل اقرارا بخالقه ومبدعه ، وتعريفًا لن هو دونه أنه لا يعرف الاهو ، ان ليس هو الاهو ، فمند ذلك شهد الله أنه لا اله الا هو » -

<sup>+</sup> (1). المعدر نقبته صفعة ( 10  $\pm$  17  $\pm$  )

ويذهب جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفساء الى أن الله تمالى تام الوجود ، كامل الفضائل ، عالما بالكائنات قبل كونها ، قادرا على ايجادها متى شاء ، وهو أول الموجودات ، كما ان الواحد هو قبل كل الاعداد ، وكما ان الواحد هو نشوء الاعداد ، كذلك الباري موجد الموجودات (١) •

وفي رأي اخوان الصفاء ان الباري هو المعشوق الأول ، والفلك انما يدور شوقا اليه ، ومعبة للبقاء والدوام المديد على أتم الحالات ، وأكمل الفايات ، وأفضل النهايات ، وفي نظرهم ان أجل الممارف ، وأشرف الملوم هي معرفة الله وصفاته اللائقة به ، وان العلماء قد تكلموا في ماهية ذاته ، وأكثروا القيل والقال في حقيقته وصفاته ، وتاه أكثرهم في المجاج عن المنهاج والفلح ، والعلة في ذلك هو من أجل أن هذا المطلب من أبعد المرامي اشارة ، وهو أقرب المذاهب وجدانا (٢) ،

ويعتقد جماعـة اخوان الصفـاء ان الواحــد الموصوف بالجلالة والعظمة المشار اليه بالوجود ،

<sup>(1)</sup> رسالل اخوان الصفاء وغلان الوفاء ۾ ٣ ص ١٩٣٠

<sup>(</sup>۲) نفس المصدر جـ ۳ من ۵۱۳ ۰

وأنه مبدأ كل موجود يقبل فيض الجود ، واليه ينتهي الحدود ، فهو المقل الاول ، ومبدعه يجل عن صفة الواصفين ونعت الناعتين • وانما يقال هو لا اله الا هو ايمانا وتسليما •

فهذا القول اثبات التوحيد • ولذلك صار الأصل المعتمد عليه في كل شريعة ودين • وذلك أن العقل نفى عن ذاته الالوهية وأثبتها لمبدعه • فقال : لا اله الاهو ، فوحد مبدعه ، فهو عقل بمعنى اثبات الوحدة المحضة وذلك لاتصال التأييد به متواترا لا يفتر ولا ينقطع بل متصلل دائما أبدا (١) •

وحتى لا يفوت من فاته وجدانه سبحانه وتمالى من أجل خفاء ذاته ودقة صفاته ، وكتمانها ، ولكن من شدة ظهوره وجلاله ونوره ، وانما ذهب على من ذهب معرفة ذاته وحقيقة صفاته ، من أجل أنهم طلبوه كطلبهم سائر الاشياء الجزئية المحسوسة، وبحثوا عنه كبحثهم عن سائر الموجودات الكليات المبدعات المخترعات المصنوعات الكائنات ، سن

<sup>(</sup>١) رسالة الماممة : تمقيق مصطفى غالب ص ٢٨ ٠

البواهر والاعراض والمبقات الموصوفات ،المحتوية عليها الاماكن والازمسان والاكسوان والاشخساص والاتواع والاجتاس (1) \*

وذلك أن كل واحد من هذه الموجودات يطلب فيه ويبحث عنه بتسمة مباحث هي :

هل هو ؟ ومبا هو ؟ وكم هو ؟ وكيف همو وأي هو ؟ وأي هو ؟ وأين هو ؟ ومتى هو ؟ ولم هو ومن هو \* ثم اعلم أن مبدع الهويات ، ومعهي الماهيات ، ومعين الكيفيات ، ومعين الأينيات ، ومرتب الأنينات ، وعلة اللميات لا يقال له : ما هو ؟ ولا يسأل عنه كيف هو ؟ وكم هو ؟ وأي هو ؟ وأي هو ؟ وأنما يجوز ويسوغ فيه وعنه ، من هذه المباحث والسؤالات ، اثنان فيه وهما : هل هو ؟ ومن هو ؟ كما يقال : هو الذي فعل كيت وكيت ، وهو الذي وضع كيبت وكيت ،

ومن أجل هذا ، أجاب موسى عليه السملام فرعون ، أذ سأله : ما رب العالمين ؟ فلم يجيه موسى

<sup>(</sup>١) رسائل اخوان المبقاء : مِرٌ مِن ٥١٢ -

عن جواب (ما) بل أجاب عن جواب (من) الذي يليق به وبربوبيته ، فقال : « رب السموات والارض وما بينهما » • فلم يرض فرعون الجواب، فقال لمن حوله من الناس المتكلمين : ألا تستمعون ؟ أسأله ما هو ؟ ويجيبني من هو ؟

وكذا سأل مشركو قريش ومجادلوهم النبسي ، عليه السلام ، فقالوا : نعبد أصنامنا وآلهتنا ، ونعن نراها ونشاهدها ونعرفها ، فأخبرنا عن الهك الذي تعبده ما هو ؟ • فأنزل الله تمالى قوله : « قل هو الله أحد » • فقالوا لا يفهم ولا يعرف أيريدون ماهية ذاته ، أجوهر هو أم عرض ؟ أنور أم ظلمة ؟ أجسم هو أم روح ؟ أداخل هو أم خارج ؟ أقائم هو أم قاعد ؟ أفارغ هو أم مشغول ؟ وما شاكل هذه المباحث والمطالب التي لا تليق بربوبيته ، تمالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا •

هذه الأمور الماورائية المقلانية جملت اخوان الصفاء وخلان الوفاء يتمرضون للخلاف حول الذات والصفات فيقولون : « ثم اعلم أن مسألة الخلاف للذات والصفاتهي أيضا مناحدى المسائل الخلافية بين العلماء في الآراء والمذاهب ، وذلك أن كشرة

الظنون والتغيلات المارضة للافهام ، اذا تفكرت النفوس في ماهية الله ، وكيفية صفاته اللائقة ، فلا تهتدي الظنون ولا تقر الافهام عن الجولان ، ولا تسكن النفوس اليه ، ولا تطمئن القلوب له ، حتى يعتقد الانسان رأيا من الآراء ، وتسكن نفسه اليه ، ويطمئن قلبه به •

فمن الناس من يرى ويعتقد أن الله تعالى شخص من الاشخاص الفاضلة ، ذو صفات كثيرة ممدوحة وأفعال كثيرة متفايرة ، لا يشبه أحدا من خلقه ، ولا يماثله سواه من بريته ، وهو منفرد من جميع خلقه في مكان دون مكان • وهذا رأي الجمهور من العامة وكثير من الخواص • ومنهم من يسرى ويعتقد أنه في السماء فوق رؤوس الخلائق جميعا • ومنهم من يرى أنه فوق المرش في السموات ، وهو مطلع على أهل السموات والارض ، وينظر اليهم ، ويعلم ما في ضمائرهم ، لا يخفى عليه خافية من أمرهم (1)

واعلم ان هذا الرأي والاعتقاد جيد للمامة من

<sup>(</sup>١) رسائل الحوان الصفاء : ۾ ٢ ص ١٤٥٠

النساء والصبيان والجهال ، ومن لا يعلم شيئا من المعلوم الرياضية والطبيعية والمقلية والالهيئة ، لأنهم اذا اعتقدوا فيه هذا الرأي تيقنوا عند ذلك وجوده ، وتعققوا وعلموا وصاياه التي جاءت بها الأنبياء ، عليهم السلام ، من الاوامر والنواهي ، وعلموا علمها وعملوا بها خوفا ورجاء من الوعد والوعيد ، وتجنبوا الزور والشرور ، وعملوا الخير والمبروف ، وكان في ذلك صلاح لهم ولن يعاملهم ويعاشرهم من الخاص والعام ، وليس يضر الله شيئا مما اعتقدوه .

ومن الناس طائفة أخرى فوق هؤلاء في الملوم والمعارف ترى بأن هذا الرأي باطل ، ولا ينبغي أن يمتقدوا في الله تعالى أنه شخص يحويه مكان ، بل هو صورة روحانية سارية في جميع الموجودات ، حيث ما كان لا يعويه مكان ولا زمان ما ولا يناله حس ولا تغيير ولا حدثان ، وهو لا يخفى عليه من أمر خلقه ذرة في الأرضين والسموات ، يعلمها ويراها ويشاهدها في حال وجودها ، وكان يعلمها قبل كونها وبعد فنائها \*

ومن الناس طائفة أخرى فوق هؤلاء في العلوم

والمعارف والعقل ترى وتعتقد أنه ليس بذي صورة، لأن الصورة لا تقوم الافي الهيولى ، بل ترى أنه نور بسيط من الانوار الروحانية لا تدركه الابصار وهو يدرك الابصار •

ومن الناس ممن فوق هؤلاء في الملوم والممارف والنظر والمشاهد يرى ويعتقد أنه ليس بشخص ولا صورة بل هوية وحدانية ، ذو قوة واحدة وأفمال كثيرة وصنائع عجيبة ، لا يعلم أحد من خلقه ما هو ، وأين هو ، وكيف هو ، وهو المفائض منه وجود الموجودات ، وهو المظهر صور الكائنسات في الهيولى ، المبدع جميع الكيفيات بلا زمان ولا مكان، بل قال : كن فكان ، وهو موجود في كل شيء من غير المعازجة ، كوجود الواحد في كل عدد (۱) •

ويحظر اخران الصفاء في نهايسة المطاف على الناس أن يتكلموا في ذات الله سبحانه وتعالى ، ولا في صفاته بالعزر والتخمين ، بل يجب أن لا يجادلوا فيه الا بعد تصفية النفس ، حتى لا يؤدي ذلك الى

<sup>(1)</sup> رمبائل اغوان الصفاء ۾ ٣ هن ٥١٢ ٠

الشكوك والعيرة والضلال ، معتمدين في هذا الرأي على قوله تعالى : « ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير » ثم يصرون على أن الباري لا يوصف بصفات الروحانيين من حيث هم محدثون فاعلون ومنفعلون ، ولا بصفة من الجسمانيين المدركين بالحواس ، وانما صفته من حيث أفهامنا أنه قديم أزلي ، معلل العلل ، فاعل غير منفعل ، موجد مبدع مجوهر يبدي ما يشاء ويفعل ما يريد ، كل يوم في شأن لا يشغله شأن عن شأن و

من هذه الأسس العرفانية التوحيدية صاغ اخوان الصفاء وخلان الوفاء فلسفتهم الالهية ، ودعوا الناس الى توحيد الله تعالى وتنزيهه وتجريده ، من خلال منطلقاتها العلمية المنبثقة من صميم الكتب السماوية المنزلة ، فكانت تعاليمهم المدماك الذي شيد عليه مبدأ التأويل الباطني والتصوف في الاسلام (۱) •

ومن الواضح ان الصور التوحيدية التي رسمها

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ۾ ٤ من ١٠٩ و ٢٠٩ ،

جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء تنفيي كيل الفريات والاتهامات والاساطير التي نسجت وصنفت حول مسلكهم التوحيدي ، فهم كما نلاحظ ونلمس لا يختلفون عمن حلقوا خالدين في آفياق العرفان الماورائي وجواهره السرمدية • باعتبارهم أول من حمل لواء فلسفة التوحيد في الاسلام وخاضوا على ضوءه غمار أكبر صراع عقلاني عرفه الاسلام في تاريخه القديم والحديث •

ولا غرو فقد أثبتوا مبدع الهويات الذي تفرد بذاته وصفاته عن ذوات الخلق وصفاته ، فسلا يشبههم بوجه من الوجوه ، ولا يشبهونه بشيء من الأشياء : لأنه منبدع مغترع خالق مكون قادر عليم حي موجود مبدع قديم •

# الابداع والفيض عند اخوان الصفاء:

الفيض عند جماعة اخوان الصفاء يختلف عن الابداع الذي يقول به بعض الفلاسفة فهم يرون ان كل موجود تام فانه يفيض منه على ما دونه فيض ما ، وأن ذلك الفيض هو من جوهره ، يعني صورته المقومة التي هي ذاته • أما الابداع فهو

يعني أن الأمور أبدعت وأخرجت من العدم الى الوجود ، وخاصة الأمور الروحانية الالهيه التسي هي العقول • ولنستمع اليهم وهم يتحدثون عبن الفيض والابداع فيقولون (1) : « ثم أعلم أنه ما دام الفيض من الفائض يكون متواترا متصلا ، دام ذلك المفاض عليه ، ومتى لم يتواتر متصلا ، عدم وبطل وجوده ، لأنه يضمحل الاول فالاول • والمثال في ذلك الضوء في الهواء ، اذا تواتر البرق واتصل، بقى الهواء مضيئا مثل النهار ، لأن الشمس تفيض الفيض منها على الهواء متواترا متصلا ، فاذا حجن بينهما حاجز ، عدم ذلك الضوء من الهواء ، لأنه يضمحل ساعة ساعة ، ولا يتواتر الفيض عليه • وهكذا الحياة من النفس على الاجسام ما دامت متصلة متواترة ، تدوم العياة ، فاذا فارقت النفس الجسد ، بطلت حياة الجسد من ساعته واضمعلت. وهكذا حكم وجود العالم وبقائه من الباري تعالى ، فما دام الفيض والجود والعطاء متواترا متصلا، دام وجود العالم من الله تعالى » \*

ويأتي دور كيفية حدوث العالم وابداعه من

<sup>(1)</sup> رسائل اخوان الصفاء : جـ ٢ صن ٢٥٠ •

لا شيء فيرون أن كل لبيب عاقل اذا فكر في كيفية حدوث العالم وابداع الباري له ، وخلقه أطباق السموات والارض ، وتركيب أكبر الانسلاك ، وتدويره أجرام الكواكب البسيطة والاركبان الاربعة ، وتكوينه المولدات الثلاثة منها ، فلا بد من أن يعتقد فيها أحد الآراء الثلاثة : اما أن يظن ويتوهم بأنها أبدعت دفعلة واحلدة ، وأخرجها الباري تعالى من العدم الى الوجود على ما هي عليه الآن ، أو يظن ويتوهم بأنها أبدعت على تدريع ، فأخرجت على ترتيب أولا فأولا إلى آخرها على ممر الدهور والازمان ، أو يقول بعضها دفعة ، ويعضها على التدريج ، اذ ليس في القسمة العقلية غير هذه الثلاثة • فأما من يظن ويقول أنها أبدعت دفعة واحدة بلا زمان ، فلا يجد لما يقول عليه دليلا من الشاهد فيتشكك فيما يقول (١) •

وأما من يقول انها أبدعت وأخرجت من المدم الى الوجود على تدريج ونظام وترتيب فهو يجد على ما يقول شواهد كثيرة من الموجودات باستقراء وأحد \* وأما من يقول ان بعضها أبدع وأحدث

<sup>(1)</sup> رسائل اغوان الصفاء : ٩٠ من ٢٥١ ٠

دفعة واحدة ، وبعضها على التدريج ، فهو يحتاج الى أن يبينها ويشرحها ويفصلها •

وهنا ينطلق اخوان الصفاء وخلان الوفاء ليغملوا ويشرحوا فيقولون : • • • ان الأمسور الطبيعية أحدثت وأبدعت على تدريج ممر الدهور والأزمان ، وذلك ان الهيولي الكلي ، أعني الجسم المطلق ، قد أتى عليه دهر طويل الى أن تمخض وتميز اللطيف منه من الكثيف، والى أن قبل الاشكال الفلكية الكرية الشفافة ، وتركب بمضها في جوف بعض ، والى أن استدارت أجرام الكواكب النيرة ، وركزت مراكزها ، والى أن تميسزت الاركسان الأربعة ، وترتبت مراتبها وانتظمت نظامها • والدليل على ذلك قوله تعالى: د خلق السماوات والارض في ستة أيام » وقوله تمالي : « وان يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون ، •

فأما الأمور الالهية الروحانية فعدوثها دفعة واحدة مرتبة منتظمة بلا زمان ولا مكان ولا هيولى ذات كيان ، بل بقوله : « كن فيكون » • والأمور الروحانية الالهية هي المقل الفمال ، والنفس الكلية ، والهيولى الأولى ، والصور المجردة • والمقل هو نور الباري تعالى وفيضه الذي فاض أولا ، والنفس هي نور المقل وفيضه الذي أفاضه الباري منه ، والهيولى الأولى هي ظل النفس وفيئها، والصور المجردة هي النقوش والاصباغ والاشكال التي عمتها النفس في الهيولى باذن الله تعالى وتأييده لها بالمقل م

وهذه الأمور كلها بلا زمان ولا مكان ، بسل بقوله : « كن فيكون » كما قال : « وما أمرنا الا واحدة كلمح بالبصر » • والمثال حدوث البرق ، واشراق نور الشمس في الهواء ، واضاءة الابصار ، ورؤية الاشياء دفعة واحدة بلا زمان •

وحتى نتوصل الى معرفة الطرف الأعلى والطرف الأدنى والبرهان عليهما يقولون (1): « واعلم يا أخي أيدك الله وايانا بروح منه ، ان النفس ، لما كانت عن الحد الاول بالأمر السابق اليه من قوة الكلمة الابداعية ، كان منه الامر الانفعالي بالكلمة المبدعة ، وظهر القول وترتب وجهه وأشرق ، ليكون منه وجه الموجودات وفارتبط الاول بالاول ارتباطا

<sup>(</sup>۱) الرسالة الجامعة : تحقيق مصطفى غالب من ( ۴۶۸ ) منشورات دار صادر بيروت ٠

ذاتيا ، واستتم الأس بالقوة المحركة ، الصادرة عن السكون ، البعيدة منه أوهام المغلوقات كلها ، نور الله ، المتحد بالتنزيه ، فأسرمت الانوار باشراقها ، وبادرت الى قبول الأمر من أعلاها ، وتسابقت ، فتكونت من حركتها مواضعها اللائقة بكل واحد منها ، ثم نطقت كلها بالسنة التوحيد ، والتجريد والتنزيه لمبدعها ، واستقرت لطائفها في كثائفها اللائقة بها ، الكائنة عنها ومنها ، فصارت الكثائف أماكن وأجسادا ، واللطائف متمكنيات وأرواحيا ناطقة بترحيد خالقها ، واتصل بها الجود والإفاضة، فأفيض على كل واحد منها بحسب ثوته وطاقته ، ومبارت كلهسا ذوات أماكسن ومتمكنسات وأرواح وأجسام ، وتنزه مبدعها عن صفات ما هي موصوفة يه ، وناداها ربها فأجابت بأجمعها : و أن لا اله الا أنت ، كما قبال سبعانه وتمالى حكايبة عين السموات والارض ، لما قال لهما : ﴿ النُّبَا طُوعًا أو كرها قالتا أتينا طائمين ۽ ، فكانت الاشخاص السماوية ، وسكان الاقلاك العالية أسبق بالاجابة ، وأقرب الى الطاعة ولحقت بها الاشخاص الارضية •

ولما ترتب الوجه الثاني ، مما يلي مركز الارض، ترتب ما دونه ، وصار هو ربا له ، يربيه ، ويسوسه سياسة لطيفة ، فهو دائب في كماله حريص على ما يعود عليه بجماله ، فهو دائب يسري في بروجه ، ويمر في منازله ، ويقتبس من أنوار من فوقه ، حتى يمثلي بحسب طاقته ويشرق ، ويستديس ، ويحاكي ما فوقه المد له ، ثم يتحصر عن قبول ما ليس في وسعه ، ويؤدي ما فيه ، وتسري روحانياته، وما يقبله من روحانيات من فوقه ، وتنحط كلها مع ملائكة الله ، وجنود لا يعلمها الا هو ، فتسري الأركان والأمهات فتكون منها غرائب المغلوقات ، وعجائب المستوعات ، مما هو معاين في الموجودات (۱) » \*

ولم تنفل جماعة اخوان الصفاء ترتيب عالم الابداع فاعتبروا المقل هو أول موجود أوجده الباري وأبدعه من غير واسطة ، وهو جوهر بسيط نوراني فيه صورة كل شيء ، وهو باق تام تثم أوجد النفس بواسطة المقل وهي جوهرة بسيطة روحانية حية علامة فعالة ، وهي صورة من صور المقل الفعال ، وهي باقية تامة غير كاملة تشم أوجد الهيولي الأولى جوهر روحاني فاض من النفس أوجد الهيولي الأولى جوهر روحاني فاض من النفس

<sup>(</sup>١) الرسالة المامعة : تحقيق مصطفى غالب ص ١٤٩ ٠

وهو باق غير تام ولا كامل: واعلم ان علة وجود المعتل هو وجود الباري ، عن وجل ، وفيضه الذي فاض منه • وعلة تمامية المقل هي قبول ذلك الفيض والفضائل على النفس بما استفاده من الباري عن وجل • فبقاء المقل اذا علة لوجود النفس ، وتمامية المقل علة لبقاء النفس ، وكماله علة لتمامية النفس ، وبقاء النفس علة لوجود الهيولى ، وتمامية النفس علة لوجود

قمتي كملت النفس تمت الهيولي • وهذا هو النرش الاقصى من رباط النفس بالهيولي ، ومن آجل هذا دوران الفلك وتكوين الكائنات لتكمل النفس باظهار فضائلها في الهيولي ، وتتم الهيولي يقبول ذلك • ولو لم يكن هذا هكذا لكان دوران الفلك عبثا • واعلم بها أخى أن المقل انما قبل فيض الباري تعالى وفضائله التي هي البقاء والتمام والكمال دنمة واحدة بلازمان ولاحركة ولانمس لقربه من الباري ، عز وجل ، وشدة روحانيته ٠ فأما النفس قائه لما كان وجودها من البارى ، جل ثناؤه ، يتوسط العقل ، صارت رتبتها دون العقل ، وصارت ناقصة في قبول الفضائل ، ولأنها أيضا تارة تتوجه نحو العقل لتستعد منه الخير والفضائسل،

وتارة تقبسل على الهيولى لتمدهسا بذلك الخسير والغضائل - فاذا هي توجهت نعو المقل لتستمد منه الغير ، اشتفلت عن افادتها الهيولى ذلك الغير -واذا هي أقبلت على الهيولى لتمدها بذلك الفيض ، اشتغلت عن المقل وقبول فضائله (١) -

ولما كانت الهيولى ناقصة الرتبة عن تمام فضائل النفس، وغير راغبة في فيضها، احتاجت النفس الى أن تقبل عليها اقبالا شديدا، وتمنى باصلاحها عناية تامة ، فتتمب ويلعقها المناء والشقاء في ذلك ٠٠٠ وأما المقل فليس يناله في تأييده النفس وفيضه عليها فضائله تمب ولا نمس، لأن النفس جوهرة روحانية سهلة القبول، تطلب فضائل المقل، وترغب في خيراته، وهي حية بالذات، علامة بالقوة، فعالة بالملبع، قادرة معانمة بالمرض •

وأما الهيولى ، فليمدها عن الباري ، تمالى ذكره ، صارت ناقصة المرتبة ، عادمة الفضائل ، غير طالبة لفيض النفس ولا راغبة في فضائلها ، ولا علامة ولا

<sup>(</sup>١) رسالل افوان المبقاء : ١١٨ هن ١٨١١ -

مفيدة ولاحية ، بل قابلة حسب ، فمن أجل هذا يلحق النفس التعب والمناء والجهد والشقاء في تدبيرها الهيولى وتتميمها لها • ولا راحة للنفس الا اذا توجت نحو المقل وتعلقت به واتعدت معه • • » •

هذه خلاصة ترتيب الابداع والمفيض والاختراع عند جماعة اخوان الصفاء يقابله عوالم ثلاث هم : عالم الاجرام ، وعالم الدين ، وكل عالم من هذه العوالم ممثول للاثنين الآخرين "

### اخوان الصفاء وهبوط النفس:

لم يهمل الانسان منذ وجوده على هذا الكوكب البحث والاستقصاء حول هبوط النفس من المالم الروحاني الملوي وتعلقها بالأجسام في المالم الأرضي ، أي كيفية بدء الخليقة ، لذلك نلاحظ أن الجماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء آراء ونظريات تنسجم مع ما ورد في الكتب السماوية من جهة ، وتوافق الآراء الفلسفية التي تتحدث عن هبوط النفس نتيجة خطيئة ارتكبتها في المالم الروحاني من جهة ثانية و لذلك رأينا أن نستعرض الموضوع من كلا الجانبين نظرا للفائدة المتوخاة و من كلا الجانبين نظرا للفائدة المتوخاة و المدال

يقول اخوان الصفاء (١) : « أعلم يا أخي ، أيدك الله وآيانا بروح منه ، بأن الله ، جل ثناؤه ، لما أراد أن يجعل في الارض خليفة له من البشر ليكون العالم السفلى الذي هو دون فلك القمسر عامرا بكون الناس فيه ، مملوءا من المصنوعات العجيبة على أيديهم ، محفوظا على النظام والترتيب بالسياسات الناموسية والملكوتية والفلسفية والعامية والخاصية جميعا ، ليكون العالم باقيا على أتم حالاته وأكمل غاياته ، كما ذكر في السفر الرابع من صحف هرمس وهو ادريس النبي ، عليه السلام، وذكرناه في رسالة الجامعة ، وأشرنا اليه في رسائلنا، وكما سنبين في هذه الرسالة ، فبدأ أولا ربنا تعالى فبنى لخليفته هيكلا من التراب عجيب البنية ، طريف الخلقة ، مختلف الاعضاء ، كثير القوى ، ثم ركبها وصورها في أحسن صورة منسائر الحيوانات، ليكون بها مفضلا عليها ، مالكا لها ، متصرفا فيها كيف يشاء ، ثم نفخ فيه من روحه ، فقرن ذلك الجسد الترابي بنفس روحانية من أفضل النفوس الحيوانية وأشرفها ، ليكون بها متعركا حساسها

<sup>(1)</sup> رسائل اخوان الصفاء : هذ ص ٢٩٧ •

دراكا علاما عاملا فاعلا ما يشاء ، ثم أيد نفسه بقوى روحانية سائر الكواكب في الفلك ، ليكون متهيأ له بها ، وممكنا له قبول جميع سائر الاخلاق، وتعلم جميع العلوم والآداب والرياضيات والممارف والسياسات ، كما مكنه وهيأ له بأعضاء بدنه المختلفة الأشكال والهيئات تعاطى جميع الصنائع البشرية ، والاعمال الملكية •

وذلك أنه قد جمع في بنية هيكله جميع أخلاط الأركان الاربعة ، وكل المزاجات التسعة في غايـة الاعتدال ، ليكون بها متهيأ وقابلا لجميع أخلاق العيوانات ، وخواص طباعها ، كل ذلك كيما يسهل عليه ويتهيأ له اظهار جميع الافعال ، والصنائسع العجيبة ، والاعمال المتقنة المختلفة ، والسياسات المحكمة ، اذ كان اظهارها كلها بعضو واحد ، وأداة واحدة ، وخلق واحد ، ومزاج واحد يتعذر على الانسان ، والغرض من هذه كلها هو أن يتمكن للانسان ويتهيأ له التشبه بالهه وباريه الذي هـو خليفته في أرضه ، وعامر عالمه ، ومالك ما فيه ، وسائس حیوانها ، ومربی نباتها ، ومستخسرج معادنها ، ومتحكم ومتسلط على ما فيها ، ليدبرها تدبيرات سياسية ، ويسوسها سياسة ربوبية ، كما

رسم له الوصايا الناموسية والرياضيات الفلسفية ، كل ذلك كيما تصير نفسه بهذه العناية والسياسة والتدبير ملكا من الملائكة المقربين ، فينال بذلك الخلود في النميم أبد الآبدين ودهر الداهرين ٠٠٠٠

ويمتقد اخوان الصفاء أن الله سبحانه وتعالى حين ابتدع واخترع آدم وكون جسده ، قال : اني خلقت آدم وركبت بدنه من أربعة أشياء ، ثم جملتها وراثة في ولده وذريته تنشأ في أجسادهم ، وينمون عليها الى يوم القيامة : ركبت جسده من رطب ويابس ، وحار وبارد ، وذلك انى خلقته من تراب وماء ، ثم نفخت فيه نفسا وروحا ، فيبوسة جسده من قبل التراب ، ورطوبته من قبل الماء ، وحرارته من النفس ، وبرودته من الروح • ثم جعلت في الجسد بعد هذا أربعة أنواع أخر ، هن ملاك أمور الجسد ، لا يقوم الجسد الا بهن ، ولا تقوم واحدة منهن الا بالأخرى ، فمنهن المرة السوداء ، والمرة الصنفراء ، والدم ، والبلغم ، ثم أسكنت بعضها في بعض ، فجملت مسكن اليبوسة في المرة السوداء ، والحرارة في المرة الصفراء ، والرطوبة في الدم ، : والبرودة في البلغم • فأيما جسد اعتدلت فيه هذه الاربعة الاخلاط التي جملتها ملاكه وقوامه ،وكانت كل واحدة منهن ربما لا تزيد ولا تنقص ، كملت صحته واعتدلت نيته ، وان زادت واحدة منهن على أخواتها وقهرتهن ومالت بهن ، دخل السقم على الجسد من ناحيتها ، بقدر ما زادت ، واذا كانت ناقصة ضعفت طاقتها عن مقاومتهن فغلبها ودخل السقم على الجسد من نواحيهن بقدر قلتها عنهن وضعف طاقتها عن مقاومتهن (۱) . . . .

ويشيرون الى أن الله سبحانه وتمالى عندما تبين له بأن جسد آدم سيكون معرضا للامراض والاسقام، علمه الطب وكيفية العلاج حتى يعتدل أمر جسده، ويستقيم على فطرته ، ثم نفخ فيه من روحه نفسا وروحا قرنها بجسده ، فبالنفس يسمع ابن آدم ويبصر ويشم ويذوق ويلمس ويحس ويأكلويشرب وينام ويقعد ويضحك ويبكي ويفرح ويحزن ، وبالروح يعقل ويفهم ويدري ويتعلم ويستحيى ويحلم ويحذر ويتقدم ويمنع ويتكرم ويقف ويهجم ، فمن النفس تكون حدته وخفته وشهوته ولعبه ولهره وضحكه وسفهه وخداعه ومكره وعفافه وخرقه ، ومن الروح يكون حلمه ووقاره وعفافه

<sup>(</sup>١) رسائل اوفان الصفاء : جـ ( ص ٢٠١ -

وحياؤه وبهاؤه وفهمه وتكرمه وحدقه وصدقه ورفقه وصدقه ورفقه وصبره ، فاذا خاف ذو اللب أن يغلب عليه خلق من أخلاق الروح ، وألزمه اياه فيعدله به ويقومه ٢٠٠

وحول قصة آدم وحواء والشجرة المنهى عنهما والخطيئة التي من أجلها أهبط آدم من الجنة يقولون (١) : « اعلم أيها الأخ الفاضل الخسر الدين العادل ، أعانك على طاعته وجنبك معصيته و الهمك التأييد بروح القدس ، ويهديك الى جنته ، ويبعدك عن جهتم دار البوار ، ومحل الاشرار ، انا لما شرطنا في كتبنا المؤلفة ورسائلنا المصنفة في فنون العلم وغرائب الآداب ، وطرائف العكسم ، وجعلناها بساتين العقول ، ورياضا تتنزه فيها النفوس ، وتتنسم بها الارواح ، أن رسالتنا الجامعة هي الغرض الاقصى ، وانا نبين فيها بالبراهين الشافية جميع ما شرحنا بعضه في رسائلنا بطريق الاقتاع ، وكان هذا الفصل الذي تذكره من العلم غامضا دقیقا ظاهره علم جلیل ، و باطنه سر نبیل مستور خفىلا يصلاليه الاأهلالبصائر المرتاضون

<sup>(</sup>١) الرسالة الماممة : تعليق مصطفى غالب من ٦٥ ٠

بالعلوم العقلية المؤيدة بالتأييدات الربانية مسا القته اليهم الملائكة وما أيدوا به من روح القدس وما جاء به في الكتب المنزلة ، فاذا أنت أيها الأخ البار الرحيم وقفت على هذا العلم العظيم والبناء الكريم فكن عليه قويا أمينا وكن به ضنينا ، ولا تكن من المبدرين الذين هم اخوان الشياطين ، ومع هذا فانه لا يعل لنا ولا يسمنا في شرط حكمتنا أن نجمله بنير حجاب يحجبه ، ولا باب يغلق عليه فيستره ، ولكنا فتحنا لك فرد بابه وسهلنا عليك كشف حجابه لتطلع عليه وتقف ان وفقك الله وهداك ٠٠٠» .

وبعد هذه المقدمة العميقة السهلة التي بينوا فيها أهمية هذه العلوم الماورائية وضرورة المحافظة على حجبها عن غير أهلها يبدأون بذكر آدم وحواء والشجرة المنهي عنها وحيلة ابليس عليهما ووصوله بالمكر اليهما • فقالوا (١) : « قال العكيم : ان الله سبحانه لما خلق آدم وأسكنه الجنة التي هيي دار كرامته ومحل نعمته في جواره الأمين ، وقراره المكين ، ومقر عباده المعطفين ، من الملائكة المقربين •

<sup>(</sup>۱) المعدر نقسه من (۱۲ – ۲۷)

وعهد اليه أن لا يقرب شجرة عرفه بها ونهاه عن أكلها وأعلمه أنها مذخورة الى وقت معلوم ، وأن بها يكون العود الى البداية وأنها لا تبدو ثمرتها ، ولا يحل أكلها الا عند النهاية ، وانها بقيــة دور الكشف الاول فتكون مدة دور الستر الذي قدر الله سبحانه أن آدم أول المستخلفين فيه ، وأن ثمر تلك الشجرة يكون مستورا في أكمامها ، مغبوءا تحت ورقها ، مكمنا في أغصائها ، مستورا مخفيا لا يكاد مخلوق في دور الستر يقف عليها ولا يصل اليه ، ولا يتناول شيئها منه الا في الوقهت الذي قدره والزمان الذي يسره ، اذا بدا دور السعادة بظهور النفس الزكية في يوم العرض الثانى اذا تجلبت النفس الكلية لغميل القضاء فعند ذلك تبدو شجرة سدرة المنتهى وبها تكون النشأة الاخرى وعهد الله الى أدم وأطلعه على ذلك وأعلمه أنه لا يكـون في وقته ولا يتهيأ له في زمانه وأباحه ما سوى ذلك من أكل الشجر والتناول من أصناف الثمر ما يكون. غذاء له ولن هو معلم له ، فلما زين له الشيطان سوء عمله ، وحمله على ارتكاب ما نهي عنه ، وأخذ ما لا يحل له ، وتناول ما حظر عليه ، ولم يمكنه ذلك منه الا بالحيلة عليه ، والملاطفة له ولزوجته - فكان من حاله أنه جاءه في صورة الناصح الأسين الشفيق ، يطلب منه الفائدة بالسؤال والتذلل ، فقال له : انك قد أتاك الله من الملم والعكمـة والمعرفة ما لم يعرفه أحدا قبلك ، وقد فضلك الله على جميع الملائكة الذين أمرهم بالسجود لـك ، والخضوع بين يديك ، جعلك معلما لهم تعلمهم أسماء ما يكون ، ولم يبق عليك الا معرفة شيء واحد لو عرفته لكنت من الملائكة المالين الذين لم يؤمروا بالسجود لك ، ولم يدخلوا في طاعتك ، ولهم المقامات العالية ، والدرجات السامية عند الله • فقال له آدم : وما هذا العلم الذي أخفاه الله عني ، ولم يطلعني عليه ، وقد علم اني محتاج اليه وغير مستفن عنه ؟

فقال له عدوه ، يريه أنه له من الناصحين : هو علم القيامة ، وكون النشأة الآخرة ، والبروز لفصل القضاء ، وكيفية بروز الصور الروحانية الممرأة من الاشخاص الهيولانية في دار البقاء ، ولو علمت هذا العلم أنت وزوجتك ، لكنتما ملكين وكنتما من الخالدين ، على أنهما لو كانا من أهل دور الكشف لكانت خلقتهما روحانية ولم تكن جسمانية ، اذ كان البقاء والخلود على الحال الافضل بالنفس

اشبه من الجسم • فعند ذلك اشتاقت نفس آدم الى ذلك ، وأراد الاطلاع عليه بالاظهار له من حد القوة الى حد الفعل ، لرى كيف يكون دور الكشف وكيف يكون قبول أهل ذلك الزمان واستجابتهم اليه وكيف تكون منزلة النفس الزكية في ذلك الوقت ، فأبدى شيئًا مما نهى عنه الى غير أهله ، واطلع عليه غير مستحقه ، ووضع منه شيئًا في غير موضعه ، فكان بمنزلة الاكل الذي نهى عنه ، فلما بدا ذلك منه اضطربت عليه أحواله واستوحشت منه عماله ، وقبحت أعماله ونفرت منه الوحوش التي كانت قد أنست به وتباعدت عنه الطيور التي كانت قد ألفت صورته ونزع عنه لباسه ، وبدت عنه سوأته، وانكشفت عورته ، وظفر به عدوه ، وأقبل يفرق عنه جموعه ، ويبعد أهل الجنة عنه ويدعوهم الى نفسه ، فعند ذلك ناداهما ربهما : « ألم أنهكما عن تلكما الشجرة • قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وان لم تغفر لنا وترحمنا ، بوضعنا ما نهيتنا عنه في غير موضعه ودفعه الى من لا يستحقه ، قال : « اهبطوا منها جميعا بعضكم لبعض عدو » فأهبط من دار الملائكة التي كان فيها وأخرج منها اذ كان أهل الجنة قد سئموا موضعه ، واستوحشوا من شخصه ،

لما بدت سوأته وانكشفت عورته وراوه يمين مين جاءهم بما لا يعرفونه ، وبما ينكرونه من المعصية فظفر به عدوه ، وخرج أدم وزوجته من الجنة سائحين في الارض لا يدريان أين يتوجهان من بلاد الله ، و بهما من الندامة ما جاوز وصف الواصفين، وكيف لا يكون ذلك كذلك ، وقد زالت الرياسة عنهما وتدبر السياسة النبوية منهما فلما طالبت المحنة بآدم استرجع القول ، وناجي ربه وتوسل اليه بالقائم في ذلك الوقت الذي فيه ظهور الحقائق، و بأصحاب المقامات المالية في ذلك الزمان الذين هم الكلمات التامات ، والآيات الباهرات ، وانه لم يتعمد ذلك وانما اشتاق الى تلك المنزلة الجليلة والدرجة الرفيعة بغير انكار لها ولا استكبار عن الاقرار بفضل صاحبها ، فعند ذلك تاب الله سبحانه عليهما ، ويسر لهما العيشة ، وبعث اليهما ملكا من الملائكة فعلمهما الحرث ، والنسل ، والزرع ، والبندر ، والحصياد ، والغيرس ، واللبياس ، والرياش ، وما يعتاجان اليه في العياة الدنيا لقوام الأجساد في محل الكون والفساد ، وتلقى آدم التأييد والالهام والوحى ، وأمر باقامة الشريعة والسجود لله ، والعمل بالجسم ، واظهار الصنائع ، وكثر أولاده ، وانتشر غسله ، واتسعت دعوته ، وعمرت داره ، وقر في قراره ، وكان على ذلك مدة ما شاء الله تمالى سبحانه أن يبقى على تلك الحال الى أن استكمل أجله فنقل الى دار كرامته ودار البقاء ، وأراه ما عجل فيه ليراه وهو في محل الاجساد ، فلم يخب سعيه ، ولا أحبط عمله لما تاب وأناب (1) » \*

هذه مجمل آراء وأقوال جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء في بدء الخليقة ووجود الانسان الاول بحثوه وفق ما تحدثت به الكتب السماوية المنزلة ، وكما أشارت اليه بعض الأساطير التسى ترويها الاجيال خلف عن سلف من آلاف السنين ، أما رأيهم في الشق الثاني من الموضوع ، أي ( المبدأ ) من الناحية الروحية الفلسفية ، فهم يرون ان الابتداء كان نتيجة خطيئة ، أو بالأحرى مجرد سهو وقع على بعض العالم الروحاني فأوجب الهبوط والتكثف فقالوا و اعلم ان الله تعالى لما خلق جسد أدم ، عليه السلام ، أبي البشر من التراب ، وصوره في أحسن تقويم ، وأحسن صورته ، وأحكم بنيته ، ثم نفخ فيه من روحه ، صار ذلك الجسد الترابي بتلك

<sup>(1)</sup> الرسالة المامعة : ص ( ٦٩ ـ ٧٠ ) •

الروح الشريفة حيا عالما قادرا • ثم فضله بما علمه من الاسماء على بعض الملائكة لا عليهم كلهم ، وأمرهم بالسجود له من أجل تلك الروح الشريفة التي نفخ فيه ، لا من أجل الجسد الترابي • وابليس اللمين لما نظر الى الجسد الترابي ، وعرف ورأى تلك الروح الشريفة الفاضلة العالمة قال : « أنا خير منه ، خلقتني من نار وخلقته من طين ، اذ النار خير من التراب ، لأن النار جسم مضيء متعرك يطلب العلو ، والتراب جسم مظلم ساكن يطلب السفل • وكان هذا منه قياسا خطأ ، لأن الانسان انما يأكل ويشرب وينام من أجل الجسد ، ويتحرك ويحس ويتكلم ويعلم بالنفس الشريفة التي من أمر الله (١) » •

وفي حديثهم عن مهنة النفوس واخراجها من عالم الأرواح لجناية كانت منها يقولون (٢): « اعلم أيها الأخ أن النفس الجزئية لما أهبطت من عالمها الروحاني ، وأسقطت من مرتبتها العالية . للجناية ، وغرقت في بحر الهيولى ، وغاصت في قعر

 <sup>(</sup>١) رسائل اغوان الصفاء : ج ٢ ص ( ١٨ - ١٩ ) •

<sup>(</sup>٢) المندر نفسه : ج £ من ( IAL = IAC ) •

أمواج الاجسام وقيل لها: « انطلقوا الى ظل ذي ثلاث شعب » فغرقت في هياكل الاجسام ، وتفرقت بعد وصلتها وتشتت شمل ألفتها ، كما ذكر الله ، عز وجل اسمه ، بقوله : « اهبطوا منها جميعا » الآية ، الى قوله : « ومنها تخرجون » عرض لها عند ذلك من الدهشة والاهوال والمصائب ، فمن أجل هذه الشدائد والمصائب صارت النفس لا تذكر شيئا مما كانت فيه من أمر عالمها ومبدأها ومعادها كما قال الله، جل ذكره : «واذا ذكروا لا يذكرون»

ويعتقد جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء أنه قد أتى على النفس دهر طويل قبل تعلقها بالبدن ذي الابعاد ، وكانت هي في عالمها الروحاني ومحلها النوراني ودارها الحيوانية مقبلة على علتها المقل الفعال تقبل منه الفيض والفضائل والخيرات ، وكانت منعمة متلفذة ، مستريحة ، مسرورة فرحانة ، فلما امتلأت من تلك الفضائل والخيرات، أخذها شبه المخاض ، فأقبلت تطلب ما تفيض عليه تلك الغيرات والفضائل و وكان الجسم فارغا قبل ذلك من الاشكال والصور والنقوش ، فأقبلت نانفس على الهيولى تميز الكثيف من اللطيف ، وتفيض عليه تلك الفضائل والخيرات ، فلما رأى

الباري تعالى ذلك منها مكنها من الجسث وهيا لها ، فخلق من ذلك الجسم عالم الافلاك وأطباق السماوات من لدن فلك المحيط الى منتهى مركز الارض،وركب الافلاك بعضها في جوف بعض ، وركز الكواكب مراكزها ، ورتب الاركان مراتبها على أحسسن النظام والترتيب بما هي عليه الآن ، لكيما تتمكن النفس من ادارتها وتسيير كواكبها ، ويسهل عليها اظهار أفمالها وفضائلها والخيرات التي قبلتها من المقل الفعال • فهذا الذي كان سبب كون العالم ، أعنى عالم الاجسام ، بعد أن لم يكن • • •

### الآباء والأمهات في الولادة الروحانية :

يرى اخوان الصفاء أن الأبوالأم في الروحانيات هما آية الليل والنهار ، فالنفس المتحركة الحساسة كائنة في الجسد من القوة الكائنة بالأمر المتحد بالحد للثاني المتحرك بالقوة المنبعثة منه بالوجه الناطق بالأمر الجزئي ، المتحرك كحركة الذكر ، لتبدو منه بالشوق النطنة الكائن منها جسم الانسان ، كذلك الابوان العلويان ، تحدث من الاول حرارة قوية منبثة من نوره ، متصلة ببرودة تحدث مسن الأم الثاني ، فبامتزاجهما واتصالهما تكون النفس

متصلة بالجسد ، وتكون الولادة والظهور من القوة الى الفعل ، من بين الأبوين ذكر وأنثى ، حتى يكون مشاكلاً لما بدأ منه ، فإذا ظهر وهو كامل البنية ، مستقيم الخلقة ، تام الصورة ، يسلمه أيضا والداه الجسمانيان ، اللذان ولدا جسمه الى والدين روحانيين بالفعل ، ليخرجا بالتعليم من حد القوة الى حد الفعل ، فيظهر ما يكون في نفسه (١) « كما قال أرسطوطاليس الالهي لما تمت حيلته على الملك الذى أراد خراب بلده ، لما شكره الناس ودعسوا لوالديه ، أعنى أباه وأمه قال ليس هذان أبواى على الحقيقة ، انما أبي أفلاطون الذي ولد عقلي وعلمني الحقيقة ، فله يجب الدعاء اذا ألقيت في طريق التماليم ، واكتسبت منه عقلا بحسب المقدر له ، وبما يدرس الكتب الالهية والتنزيلات السماوية ، ذات التأويلات النبوية ، والسياسة الفلسفية ، فالمعلم له علوما صناعية أرضية بمنزلة الأم ، والمعرف له بطرق السماء وبالعلوم النبوية والآراء الفلسفية بمنزلة الأب ، فيعود الخلق الى أوله ، وهو على غاية الكسال ، ونهاية التسام والجمال ، اذا استكمل هذه الخصال ، فأبواه في

<sup>(</sup>١) الرسالة الجامعة : هن ٢٥٤ •

البداية الشمس والقمر ، وأبواه في ولادة الدنيا الأنثى والذكر ، وأبواه عند خروجه الى دار الآخرة معلم حميد وأستاذ رشيد ممن يعمل في الشرائع النبوية ، والصنائع الفلسفية ، فبهذه الولادة يكون التمام ، والبلوغ الى درجة الكمال ، وكذلك قال المسيح: من لم يولد الولادتين لم ير ملكوت السماء -فللنفس ولادتان واياهما عنى المسيح ، وللجسم ولادة واحدة ، ولا ذكر لها ، فاعلم ذلك ، أيها الأخ وتدبره ، عساك ترقى الى درجة الابرار ، وترافق الاخيار ، وتفارق الاشرار ، بلغك الله واياناوجميم اخواننا ، حيث كانوا في البلاد ، بمنه ولطفه ، انه كريم جواد ، ولا حول ولا قوة الا بالله العلمي المظيم » •

## الانسان عالم صغير:

يؤكد اخوان الصفاء وخلان الوفاء ان الانسان عالم صغير ، وانه في معنى العالم الكبير يؤدي عن جملته ، وانه ثمرته وزبدته بما اتحد به من قوة نفسه المتصلة بالجوهر الاول والنور الافضل ، بما من الله صبحانه به عليه من جوده وفضله ، الذي كان به حسب وجوده بكلمته المجدة ، المتحدة

بالأمر ، فكانت منه الاشيام كلها ، ككون الاعداد المنبثة عن الواحد ، وكذلك كانت النفس الكلية منبعثة من العقل كانبعاث الواحد المضاف الى الأول، الواقع عليه اسم الاثنين ، اذ كان يتلوه ، وان كانت صورة الثاني مثل الاول ، وانما بينهما التقدمة باللفظ في السبق ، وإن الاول قد كان متقدم الوجود بالمرتبة ، وبما اختص به من الفضل اذ كان موضع الكلمة المجدة ، وكانت النفس موضع الامر الثاني من المبدع الاول ، وكانت بالابداع الثاني ، ثـم كذلك ما بدا عنها مما جعل فيها من القوة التامة والنعمة العامة ، فبرزت عنها الصورة الهيولانية الأولى فالأولى ، وكان منها العالم الكبير بما فيه من الخلائق الروحانيين ، من الملائكة المقربين بتدبير الهي ، وحكم رباني •

«ثم كان العالم الصغير بوساطة العالم الكبير ، اذ كان ما يتصل به من لطائف النفس التي هي الحياة والحركة لا تتحد به حتى تسري فيما هو اليها أسبق ، وبها ألحق ، ثم تتدلى اليه ، وتنزل عليه ، وتتصل به فلذلك سمت العلماء، والمتقدمون من الحكماء الانسان عالما صغيرا ، اذ كانت صورة هيكله مماثلة لصورة العالم الكبير ، وان فيه قوى

مختلفة متضادة الافعال ، متباينة الاعمال ، فمنها خيرة فاضلة تشبه الملائكة ، وشريرة رذلة تشبه الشياطين ، وخفية مكامنة تشبه الجن ، وروحانيات الكراكب بادية وظاهرة كظهور الموجودات منالنبات والعيوان ، ولما ذكرنا في هذه الرسالة أعني رسالة الانسان عالم صغير ، جوامع من القول في هذا المعنى ودللنا عليها وبينا معانيها ، ذخرنا لهذه الرسالة الجامعة نكتا من العكمة ، وفوائد من النعمة تليق بهذا المكان في هذه الرسالة بزيادة شرح ، وبيان ، وشفاء من الوضوح والبرهان (۱) » "

#### النفس عند اخوان الصفاء :

يعتبر اخوان الصفاء وخلان الوفاء ، النفس ، جوهرة روحانية سماوية حية بالذات علامة بالقوة ، فمالة بالطبع ، تظل بعد مفارقة الجسد ، اما ملتذة مسرورة فرحانة ، واما مغتمة خاسرة ، وهذه النفس ، باعتقادهم ، جزء من النفس الكلية ، ولكنها غير منفصلة منها ولا هي هي بعينها ، ولنستمع اليهم ماذا يقولون (٢) : « وأما الصفات

<sup>(1)</sup> الرسالة المامعة : ص ( 500 ــ 107 ) ٠

<sup>(</sup>٢) رسائل اغوان الصفاء : ۾ 1 من ٢٦٠ ٠

المغتصة بالنفس بمجردها فهي أنها جوهرة روحانية سماوية نورانية حية بذاتها علامة بالقوة ، فمالة بالطبع ، قابلة للتماليم ، فمالة في الاجسسام ، ومستعملة لها ، ومتممة للاجسام ومفارقة لها ، وراجعة الى عنصرها ومعدنها ومبدئها كما كانت اما بربح وغبطة أو ندامة وحزن وخسران ، كما ذكر الله ، عز وجل بقوله : « كما بدأكم تعودن : فريقا هدى ، وفريقا حق عليهم الضلالة » • وقال فريقا دي ، و عدا علينا انا كنا فاعلين » • وقال تمالى : « أفحسبتم علينا انا كنا فاعلين » • وقال تمالى : « أفحسبتم انما خلقناكم عبثا وانكم الينا لا ترجعون » •

ويرى اخوان الصفاء ان النفوس من حيث النفسية ، جوهر واحد ، كما أن الاجسام ، من حيث الجسمية ، جوهر واحد ، وانما تغتلف النفوس بحسب اختلاف قواها ، واختلاف قواها بحسب اختلاف أفعالها ومعارفها وأخلاقها ، كما ان اختلاف الاجسام بحسب اختلاف أعراضها : « واعلم بأن نفس العالم نفس واحدة ، كما ان جسمه جسم واحد بجميع أفلاكه وكواكبه وأركانه ومولداته ، ولكن لما كانت لنفس العالم أفعال كلية بقوى كلية،

وأفعال جنسية بقوى جنسية ، وأفعال نوعية بقوى نوعیة ، وأفعال شخصیة بقوی شخصیة ، وهمی حركتها من المشرق الى المفرب وبالعكس ، ومن الشمال ألى الجنوب وبالمكس ، ومن فوق الى أسفل وبالعكس ، ومن الشمال الى الجنوب وبالعكس ، ومن نوق الى أسفل وبالعكس ، سميت هذه القوى بأفعالها نفوسا جنسية ونوعية وشخصية ، فتكثرت النفوس بحسب قواها المختلفة ، وتكثرت قواهما يحسب أفعالها المفتنة ، كما تكثر جسم العالم بحسب اختلاف أشكاله ، وتكثرت أشكاله بعسب اختلاف أعراضه ، فأفعال نفس العالم الكلية هي ادارتها وأفعالها الجنسية ما يختص بكل فلك وكل كوكب من الحركات الست العارضة ، وما يختص بالأركان الاربعة التي تحت فلك القمر من الحركات الطبيعية، وأفمالها النوعية ما يختص بالكائنات المولدات التي هى الحيوان والنبات والمعادن وفعالها الشخصية التي تظهر من أشخاص العيوانات وما يجرى على أيدي البشر من الصنائع (١) » •

وعندما أبدع الباري تعالى النفوس واخترعها

<sup>(</sup>١) رسالل اخوان الصفاء : ۾ ١ من ٢٩٢ •

وأبرز المستكن والمستجن من الكائنات ، رتبها و نظمها كمراتب الأعداد المفردات ، نذكر طرفا من مراتبها ومقاماتها الجنسية ، اذ كانت الانواع والاشخاص لا يمكن تعديدها ولا يعلمها الا هو ٠ « واعلم يا أخى بأن مراتب النفوس ثلاثة أنواع ، فمنها مرتبة الأنفس الانسانية ، ومنها ما هي دونها ، فالتي هي دونها سبع مراتب ، والتي هي فوقها سبع أيضا ، وجملتها خمس عشرة مرتبة ، والمعلوم من هذه المراتب التي ذكرناها عند العلماء، ويمكن لكل عاقل أن يمرفها ويحس بها ، خمس ، منها اثنتان فوق رتبة الانسانية وهي رتبة الملكية والقدسية ، ورتبة الملكية هي رتبـة الحكمية ، ورتبة القدسية هي رتبة النبوة والناموسية ، واثنتان دونها وهمى مرتبسة النفس النباتيسة والعيوانية ، ويعلم صحة ما قلنا وحقيقة ما وصفنا، الناظرون في علم النفس من الحكماء والفلاسفة وكثير من الاطباء • وأما الرتبتان اللتان فوق رتبة الانسانية فهي مرتبة العكمة وفوقها الناموسية ، وأما مرتبة الانسانية فهي التي ذكرها الله تعالى بقوله : « لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم » ، وأما التي فوق هذه فما أشار اليه بقوله : « ولما

بلغ أشده واستوى ـ يمني الانسان ـ آتيناه حكما وعلما » • وقال أيضا : « أو من كان ميتا فأحييناه وجعلنا له نورا يعشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها » • يعني الانسان ، أحيينا نفسه بنور الهداية ، وهذه مرتبة نفوس المؤمنين المارفين والعلماء الراسخين •

وأما التي الوقها فمرتبة النفوس النبوية الواضعين النواميس الالهية ، واليها أشار بقوله جل ثناؤه : « يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات » وهذه المرتبة تلي مرتبة القدسية الملكية - فقد تبين ، بما ذكرنا ، المراتب الخمس التي يمكن الانسان أن يعلمها ويحس بها فأما المراتب التي دون النباتية وفوق القدسية فبميدة معرفتها على المرتاضين بالعلوم الالهية ، فكيف على غيرهم ؟ » -

وبعد أن عددوا مراتب النفوس الخمس ، وأشاروا إلى الفائدة والعكمة من رباطها بالأجسام، التفتوا إلى ما يخص كل نوع منها من المعاونة والتأييد ، وهي القدوى الطبيعية ، والاخلاق المكوزة ، والهياكل الجسمانية ، والادوات

الجسدانية ، والشعورات العسية ، والاوهام الفكرية ، والعركات المكانية ، والافعال الارادية، والاعسال الاختيارية ، والسنائع العكيمة ، والاوضاع الناموسية ، والسياسات الملكوتية (1) •

ويعتقد اخوان الصفاء ان الجسد كالدار ، وان النفس كالساكن في الدار ، وقد بنيت وأحكم بناؤها ، وقسمت بيوتها ، وملئت خزائنها ، وسقفت سطوحها ، وفتحت أبوابها ، وعلقت ستورها ، منزله • ويشبهون الجسد ، بالنسبة للنفس، كدكان الصانع ، وان جميع أعضاء الجسد للنفس بمنزلة أداة الصانع في دكانه ، وان النفس بكل عضو من أداة الصانع في دكانه ، وان النفس بكل عضو من الاعمال ، كما ان الصانع بكل أداة يعمل ضروبا من الاعمال وفنونا من الحركات •

ولم يقفوا في أمثالهم وتشبيهاتهم عند هذا العد بل نراهم يشبهون الجسد بالنسبة للنفس بالمدينة التي تغص بآلاف السكان ، معتبرين حالات الجسد

<sup>(1)</sup> رسائل اغوان المنقاء : ج ۴ ص ۶۸۶ ٠

تشبه حالات المدينة ، وتصرفات النفس تشب تصرفات أهل المدينة فيها (١) ٠ « اعلم أن في هذه النفس الساكنة في هذا الجسد قوى طبيعية وأخلاقا غريزية منبثة في أعضاء هذا الجسد تشبه قبائل أهل تلك المدينة وشموبها النازلين في المحال بتلك المدينة ، وان لتلك القوى وتلك الاخلاق أفسالا وحركات منبثة في أوعية هذا الجسد ، ومجاري مفاصله تشبه أفعال أهل تلك المدينة في منازلهم ، وحركاتهم في طرقاتها ، وأعمالهم في أسواقهم • فأما القوى الطبيعية والاخلاق الغريزية التسى تشبه القبائل والشعوب فهي ثلاثة أجناس: فمنها قوى النفس النباتية ونزعاتها وشهواتها : فضائلها ورذائلها ، ومسكنها الكبد ، وأفعالها تجرى مجرى الأوراد إلى سائر أطراف الجسد • ومنها قيوى النفس الحيوانية وحركاتها وأخلاقها وحواسها وفضائلها ورذائلها ، ومسكنها القلب ، وأفعالها تجرى مجرى العروق الغوارب إلى سائس اطراف الجسد • ومنها قوى النفس الناطقة وتمييزاتها ، ومعارفها ، وفضائلها ورذائلها ، ومسكنها الدماغ، وأفعالها تجري مجرى الاعصاب الى سائسر أطراف

<sup>(1)</sup> رسائل أغوان الصفاء : ۾ ؟ من ٣٨٦ ٠

البسد • ثم اعلم ان هذه النفوس الثلاث ليست متفرقات متباينات بعضها من بعض ، ولكنها كلها كالفروع من أصل واحد متصلات بذات واحدة كاتصال ثلاثة أغصان من شجرة واحدة ، تتفرع من كل غصن عدة قضبان ، ومن كل قضيب عدة أوراق وثمار • • • فهكذا أمر النفس ، فانها واحدة بالذات ، وانما تقع عليها هذه الاسماء بحسب ما يظهر منها من الافعال • • • » •

ويوجه اخوان الصفاء اهتمامهم الى قوى النفس الحساسة ، فيرون أن لها خمس قوى حساسة يشبهونها بأصحاب الاخبار في المدينة الذين ينقلون أخبار المدينة للملك الذي مثلوه بالنفس ، واعتبروها هي التي ولت كل واحدة من هذه القوى على ناحية من أنعاء المدينة لتأتيها بالأخبار والمعلومات من تلك الناحية ، من غير أن تشترك معها قوة أخرى •

ويقولون: « ان القوة السامعة التي مجراها في الأذنين ، فأن النفس قد ولتها ادراك المسموعات فحسب ، وهي الاصوات والاصوات نوعان : حيوانية وغير حيوانية ، فغير الحيوانية كصدوت

الطبل ، والرعد ، والعجر والشجر ، والزمر ، والأوتار وما شاكل ذلك • والعيوانية نوعان : منطقية وغير منطقية ، كصهيل الغيل ، ونهيق العمار ، وخوار الثور • وبالجملة فان أصوات العيوانات غير الناطقة والمنطقية نوعان : دالة وغير دالة : فغير دالة كالألحان والنغمات والضحك والبكاء والصراخ والأنين وغير ذلك • والدالة هي التي تدل على الماني في أفكار النفوس • • • وان القوة السامعة الماني في أفكار النفوس • • • وان القوة السامعة عنها الى القوة المتغيلة التي مسكنها مقدم الدماغ •

وأما القوة الباصرة التي مجراها العينين ، فان النفس قد ولتها ادراك المبصرات ، وهي تنقسم أنواعا ، فمنها الانوار والظلمة ، ومنها الالوان وما يتولد عند التركيب من سائر الالوان و ومن المبصرات أيضا المقادير ذوات الابعاد ، والاشكال والصور والعركات والسكون ، وكل نوع من هذه تعته أنواع ، وتعت تلك الانواع أشخاص ، وهي كلها تعت ادراك القوة المباصرة ، تأتي بالأخبار عنها الى القوة المتخيلة ،

واما القوة الشامة التي مجراها في المنخريس ، فان النفس قد ولتها ادراك الروائح والتصرف فيها، وهي نوعان: لذيذة وكريهة واما القوة الذائقة التي مجراها في اللسان فان النفس قد ولتها أمر الطعوم والادراك لها والتصرف فيها وتمييز بعضها من بعض ، وهي تنقسم تسعة أنواع وأما القوة اللامسة التي مجراها باليدين، فأن النفس قد ولتها أمر الملموسات وهسي عشرة أنواع : الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة واللين والخشونة والصلابة والرخاوة والثقل والغفة (1) .

وما مثل النفس مع قواها هذه الخمس العساسة، واختلاف معسوساتها ، وما تعت كل جنس منها من الانواع والاشخاص المختلفة الصور ، المفننة الاشكال المتباينة الهيئات ، الا كخمسة من الانبياء، أولي العزم من الرسل ، مرسلهم واحد ، وشرائعهم مختلفة ، وتحت كل شريعة مفروضات مفننة ، وأحكام متباينة ، وسنن متغايرة ، تحت أحكامها أمم كثيرة لا يعصي عددها الا الواجب الوجود ،

<sup>(1)</sup> رسائل اخوان الصفاء : ج ٢ ص ٤٧١ ،

الواحد من جميع الوجوه ، وكما ان تلك الأمم كلهم يرجعون الى الله ليفصل بينهم فيما كانوا فيه يختلفون ، فهكذا حكم المحسوسات كلها ، مرجعها الى النفس الناطقة لتميز بعضها عن بعض ، وتعرف واحدا واحدا منها بحقائقها ، وتحكم عليها ،

وبالاضافة الى هــذه القوى قالــوا بأن للنفس خمس قوى أخر نسبتها الى النفس بخلاف الخمس قوى التي تقدم ذكرها ، وكذلك سريانها في الجسد هو غير سريان أولئك ، وأفعالها لا تشبه أفعالها \* وهي : القوة المتخيلة ، والقوة المفكرة ، والقوة العافظة ، والقوة الناطقة ، والقوة التي بها تظهر النفس الكتابة والصنائع أجمع ، ومجراها في اليدين والاصابع ، وتمرف بالقوة الصناعية • وذهبوا الى أن هذه القوى الخمس هي المتعاونات فيما يتناولن من صور المعلومات • د اعلم يا أخي أنه اذا تفكر الإنسان الماقل الفهيم في هذه القوة التي تقدم ذكرها ، وكيفية سريانها في أعضاء الجسم ، وتصرفها في ادراك هذه المحسوسات ، وتصورها رسوم المعلومات ، واطلاع النفس عليها كلها في جميع حالاتها ، تكون هذه شاهدة أه من

نفسه لنفسه ، ودليلا من ذاته على أن للنفس الكلية قوى كثيرة منبثة في فضاء الافلاك وأطباق السموات، وأركان الأمهات ، وفي الحيوانات ، والنبات ، موكلة بعفظ الخليقة ، ومرتبة لصلاح البرية ، وهم ملائكة الله جل اسمه ، وخالص عباده وصفوته من بريته ، لا يعصون الله ما أمرهم ، ويفعلون ما يؤمرون من غير خطاب ولا كلام ، فهكذا هذه القوى تتصرف في حوائج النفس من غير كلام منها لهن ولا خطاب • ويتبين له أيضا أن الله ، جل ثناؤه ، مطلع على أسرار جميع العالمين وأحوالهم لا يغرب عنه من أسورهم مثقال ذرة ، كما أن نفسه مطلعة على جميع معسوسات حواسها ومعلومات فواها ، وهن منقادات لأمرها في ما يأتين به اليها من أخبار محسوساتها من غير كلام لهن منها و لا خطاب (١) » •

ويتعرض جماعة اخوان الصفاء الى كيفية نشوء الأنفس الجزئية في الاجساد البشرية الطبيعية فيقولون ان الجسد للانفس بمنزلة الرحم للجنين، وذلك أن الجنين اذا استتمت في الرحم بنيته، وتكملت هناك صورته، خرج الى هذه الدار تام

<sup>(</sup>۱) رسائل اخوان الصقاء : ۾ ٢ ص ٤٧٣ ٠

الخلقة ، سالم الحواس ، وانتفع بالحياة فيها ، وتمتع بنعيمها الى وقت معلوم ، فهكذا يكون حال الأنفس في الدار الآخرة،وذلك أن الانفس الجزئية، اذا استتمت ذواتها بالخروج من القوة الى حيز الفعل بما تستفيده من العلوم والمعارف بطريق الحواس، واستكملت صورتها بما تكتسب من الفضائل بطريق المقولات والتجارب والرياضات ، وما يدبر في هذه الدار من السياسات من اصلاح أمر المعاش على الطريقة الوسطى ، وتمهد أمر المعاد على سنين الهدى وتهذيب النفس بالأخلاق الجميلية والآراء الصعيعة والاعمال الصالعة ، كل ذلك بتوسط هذا الجسد المؤلف من الدم واللحم • ثم ان فارقته على بصيرة منها ومن أمرها ، وقد عرفت جوهرها ، وتصورت ذاتها ، وتبينت أس عالمها ومبدئها ومعادها ، كارهة للكون مع الجسد ، بقيت عند ذلك مفارقة للهيولي ، واستقلت بذاتها ، واستغنت بجوهرها عن التعلق بالأجسام ، فعند ذلك ترتقى الى الملأ الاعلى ، وتدخل في زمرة الملائكة ، وتشاهد تلك الامور الروحانية ، وتعاين تلسك الصبور النورانية التي لا تدركها بالعواس الخمس، ولا تتصور في الاوهام البشرية ، كما ذكر هذا في الرموزات النبوية أن في الجنة ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر من النعيسم والملاة والسرور والفرح والروح والريحان ، كما قال الله تعالى : « فيها ما تشتهيه الانفس وتلسن الأعين وأنتم فيها خالدون » • وقال : « فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون » •

ويواصل اخوان الصفاء شرحهم لكيفية ارتشاف النفس رحيق العلوم والمعارف ما دامت مرتبطة بالأجساد البشرية متهيأ لها اهراك المحسوسات ، وذلك لأن العلم والحكمة للنفس كتناول الطمام والشراب للجسد • فبالعلم والعكمة تتصور الانفس الجزئية جواهرها ، وتنمو ذواتها ، وبالمارف تضيء صورها ، وبالرياضيات تقوي فكرها ، وبالآداب تنير خواطرها ، وتتسع لقبول الصور المجردة الروحانية عقولها ، وتعلسو الى اشتياق الأمور الخالدة همتها ، فتترقى في المراتب العالية بالنظر في العلوم الالهية ، والسلوك في المذاهب الروحانية الربانية • « ثم اعلم أن النفس ، اذا انتبهت من نوم الغفلة ، واستيقظت من رقدة الجهالة ، واجتهدت وألقت من ذاتها القشمور

الجسمانية ، والنشاوة الجرمانية ، والمادات الطبيعية ، والأخلاق السنبعية ، والآراء الجاهلية ، وصفت من درن الشهوات الهيولانية ، تخلصت وانبعثت وقامت فاستنارت عند ذلك ذاتها وأضام جوهرها وأشرقت أنوارها واحتد بصرها (١) ٠ فعند ذلك ترى تلك الصورة الروحانية ، وتعاين تلك الجواهر النوزانية ، وتشاهد تلبك الامور الخفية والأسرار المكنونة التي لا يمكن ادراكها بالعواس الجسمانية ، والمشاعر الجرمانية ، ولا يشاهدها الا من تخلصت نفسه بتهذيب خلقه ، اذا لم تكن مربوطة بارادة طبيعية ، ومقيدة بشهوات جسمانية يلوح فيها فيعاينها • فاذا عاينت تلك الأمور تعلقت بها تعلق العاشق بالمعشوق ،والتزمتها التزام العبيب المعبوب، واتحدت بها اتحاد النور بالنور ، فتبقى معها ببقائها وتدوم بدوامها ، وتفرح بروحها وريحانها ، وتشم بنفختها ، وتلذ بلذاتها ، التي عجزت الألسن الانسانية عن التعبير عنها ، وقمرت أوهام المتفكرين عن أن تتصورها ىكنە صفاتها ، •

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسته : م ٣ من ٨ ٠

وفي الرسالة الجامعة يتحدث اخوان الصفاء عن الباب الذي منه تدخل النفوس الطائعة الى الجنة التي هي عالم الروح والريحان ، وهو الباب الذي موكل به وعليه رضوان خازن الجنان ٠ ويقولون (١) : « وبهذا العلم يكون الاطلاع في دار الدنيا على كيفية النعيم المقيم ، والملك العظيم، ومعرفة البعث الى روح وريحان وجنة نعيم • واعلم يا أخى أن النفس الطائعة اذا أكملت طاعتها، وبلغت نهايتها وانتهت الى غايتها في المسور الانسانية ، واستحقت بأعمالها الزكية ، وما كسبته من أفعالها صورة ملكية ، والنقلة الى رتبة سماوية، ونزل الموت بساحتها ، نزلت اليها الملائكة الطيبون بالرافة والرحمة ، وهمي روحانيات الزهمرة ، وروحانيات المشتري ، بالرافة ، والرحمة ، والشفقة ، فتلقتها ، وقبلتها بالروح والريحان ، كما تقبل القوابل والدايات لأولاد الملوك بمفاخر أمور الدنيا ، وطيبات روائحها ، ومناديل السندس والاستبرق ، والفرح ، والبهجة ، والسرور ، ما لا عين رأت ، ولا اذن سمعت ، ولا خطر على قلب

 <sup>(</sup>۱) الرسالة المامعة : ص ۲۱۹ ، تحقيق مصطفى غالب منشورات صادر بيروت ،

بشر ، وتبقى علامة دراكة ما شام الله تعالى مـم الملائكة ، تعضر البقاع الطاهرة، والمساجد العامرة، سارية مع الملائكة ، تتصل بالمؤمنين الاخيار فيي الدنيا ، وتتراءى لهم في مناماتهم بالبشارة ، والطمأنينة ، وحسن المنقلب ، في المآل • ثم بعد ذلك اذا كان يوم القيامة ، وبلوغ النهاية ، عرجت بها الملائكة الى الجنات والنعيم المقيم والملك الدائم، ولا يذوقون فيها الموت ، الا الموتة الأولى ، ووقاهم ربهم عذاب السموم ، وأخر دعواهم فيهسا ••• وكذلك الأرواح الساهية ، والنفوس اللاهية يكون خروجها من أجسامها عند نزول الموت بساحتها ، وحلوله بها ، والملائكة باسطوا أيديهم • • • وملائكة العذاب تتلقاهم بالنفط والقطران ، والنران ، وشجرة الزقوم ، وماء الحميسم ، والاغسلال ، والسلاسل ، والقيود ، ٠٠ أو ما شاكل ذلك من أنواع العذاب والهوان » •

وينتقل اخوان الصفاء في حديثهم عن النفس الى تبيان الغاية من رباط النفس الكلية بالجسم الكلي فيقولون (١) : • • لما كانت الموجودات كلها

<sup>(</sup>۱) رسائل اخوان الصفاء : جـ ٣ ص ٣٠ •

مرتبة بعضها تحت بعض ، متعلقة في الوجود بالصلة الأولى الذي هو الباري تمالى كتملق المدد وترتيبه عن الواحد الذي قبل الاثنين ، كما بينا في رسالة المياديء العقلية ، وكانت النفس أحد الموجودات ، وكانت مرتبتها دون العقل وفوق الجسم المطلق، وكان الجسم فارغا من الاشكال والصور والنقوش والحياة ، قابلا لها بالطبع ، وكانت النفس حية بالذات ، علامة بالقوة ، فعالة بالطبع ، ولم يكن من العكمة الالهية والعناية الربانية أن تترك النفس فارغة غير مشغولة بضرب من العكمة ، وأن يكون الجسم ، مع قبوله للتمام ، عاطلا ناقص الحال ، ولم يكن للنفس أن تتحكم على الموجودات التي فوق رتبتها الذي هو العقل الفعال ، عطفت النفس بواجب الحكمة على الجسم المطلق ، ان كان دونها في الرتبة ، فتحكمت فيه بالتحريك له والشكل والتصاوير والنقوش والاصباغ ، ليتم الجسم بذلك ، وتكمل النفس أيضا باخراج ما في قوتها من الحكمة والصنائع الى الفعل والظهور والاظهار، تشبها بعكمة الباري تعالى ، اذ لم يقتصر على علمه بالكائنات قيل كونها حتى أخرجها الى الوجود بعد المدم ، ليظهر الكل للجزء ، ويشاهد الجزء الكل

ويخرج ما في القوة من العكمة والصنائع الى الفمل والظهور • فمن أجل هذا ربطت النفس الكلية بالجسم الكلي المعلق الذي هو جملة المالم من أعلى فلك المحيط الى منتهى مركز الارض ، وهي سارية في جميع أفلاكه وأركانه ومولداته ، ومدبرة لها ومحركة باذن الله تعالى وتقدس • • » •

هذه صورة موجزة رسمناها عن ماهية النفس عند جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء ، ولا بد لنا في هذه المناسبة من أن نتمرض الى ما قاله الدكتور عبد الرحمن البدوي المصري الفرعونسي حول جماعة اخوان الصفاء في كتابه الطيب الذكر « مذاهب الاسلاميين (١) » حيث قال بالحرف الواحد ما يلى : و ٠٠ كثيرا ما نلاحظ ان اخوان الصفا كثرا ما يسخرون من الاسماعيلية ويسموهم المسيمة فيقولون مثلا: وقد توغلت المسيمة في الكشف عن الاشياء السباعية فظهر لهم منها أشياء عجيبة ٠٠٠ فاذا أضفنا الى هذا الفوارق المذهبية المديدة جدا بين آراء الاسماعيلية وآراء اخوان الصفاء أمكن أن نقرر بكل يقين أن أخوان الصفأ

<sup>(</sup>١) مناهب الاسلاميين : من ( ٢٧٥ – ٢١٦ ) ٠

ليسوا من الاسماعيلية في شيء ، بل لكل منهما مذهب مستقل مباين لمذهب الآخر • ولهذا نعجب كل المعجب من أولئك الباحثين الذين أصروا مع ذلك على القول بأن اخوان الصفا من الاسماعيلية أو مذهب كلتا الطائفتين واحدا أو حتى متشابه في القول بالمقل وبالنفس الكلية ، فليس هذا التشابه في القول من التشابه بين الفارابي وبين اخوان الصفا ، بل الأمر على المحكس ، فالتشابه بين الفارابي وبين اخوان الصفا ، بل هؤلاء الأخرين أقوى • • » •

هذا هو الاكتشاف العبقري الكبير الذي طلع به علينا البدوي ، وكم كنا نتمنى وهو الساحث الدارس الذي لم يترك كتابا من كتب الفلاسفة اليونانيين الا ونقله ونسبه الى نفسه ، متبجعا بأنه المالم الفذ الوحيد الذي يعرف عدة لغات ، أقول كم كنا نتمنى لو أنه رغم سرقاته ابتعد عن الخوض في غمار المقائد الباطنية ، التي ثبت بكل تأكيد بأنه تلميذ ضعيف لا يفقه منها شيئا ، فلو تكرم وطالع ما كتبناه عن اخوان الصفاء في كتابنا « في رحاب اخوان الصفاء » حيث أجرينا المطابقة والموافقة حتى في النصوص على أكثر من عشرين

رأيا من آراء هذه الجماعة مع فلاسفة الدعوة الاسماعيلية ، وليس قول بأن اخبوان الصفا يسخرون من الاسماعيلية ويسمونهم المسبعة سوى جهل مطبق لأن الاسماعيلية هم غير المسبعة ولا يمتون اليهم بأية صلة مطلقا (١) •

ويكفي للدلالة على أن جماعة اخبوان الصفاء وخلان الوفاء هم من مؤسسي العركة الاسماعيلية ومن واضعي اللبنة الأولى في صرحها الفكري الشامخ المطابقات التي استعرضناها في كتابنا المنوه عنه أعلاه ، وحتى يرعوي ويتأمل طويلا هذا البدوي الناقل المحرف ، ولا يبقى مجالا للشك في صحة نسب هذه الجماعة الى الاسماعيلية نورد هذا الرأي بنصه الحرفي ونقابله مع ما ذهب اليه الفيلسوف الاسماعيلي الكرماني وغيره من كبار الدعاة ،

قال اخوان الصفاء (٢): « واعلم أن مشل أفكار النفوس قبل أن يحصل فيها علم من العلوم

 <sup>(</sup>۱) في رهاب اخوان الصفاء تأليف مصطفى غالب من منشـــورات همد بيروت ــ لبنان • وكتاب الحركات الباطلية في الاسلام للقس المؤلف من منشورات دار الكاتب العربي بيروت •

<sup>(1)</sup> رسائل اخوان المنقاء : هِ ٤ من ٥١ •

واعتقاد من الآراء كمثل ورق أبيض نقي لم يكتب فيه شيء ، فاذا كتب فيه شيء حقا كان أم باطلا ، فقد شنل المكان ومنع أن يكتب فيه شيء آخس ، ويصعب حكه ومعوه • فهكذا حكم أفكار النفوس ، اذا سبق اليها علم من العلوم واعتقاد من الآراء ، أو عادة من العادات ، تمكن فيها ، حقا كان أو باطلا ، ويصعب قلعها ومعوها • • » •

ويقول أحمد حميد الديسن الكرماني (1):

و من وهي في الاصل من مبدأ وجودها جاهلة
والجهل خلو الذات من حقائق المعلوسات ، ٠٠
وكونها خالية من صور معسوس ومعقول جملة ،
عاطلة منها تجري في خلوها من ذلك مجرى الكاغد
الأبيض أو اللوح الغير المكتوب ، أو العواس في
خلوها مما شأنه أن يدرك ، وليس لها معرفة الا بما
توجبه طبيعتها من مزاجها مما يتعلق بأسر

لاحظ معي أيها الدكتور العلامة القاموسي النحوي وقارن بين القولين ، ألا ترى قول اخوان الصفاء عن النفس الانسانية وخلوها من علم من

 <sup>(-</sup> ٤٥٢ = ٤٥١ ) من ( امة العقل : من ( المة العقل ) .

الملوم وتشبيههم لها بذلك الغلو بالورق الابيض النقي الذي لم يكتب فيه شيء ، يطابق وينسجم مع ما ذهب اليه الكرمائي بغلوها من صور المحسوس والمعقول ومن تشبيهه لها في ذلك الغلو بالكاغب الأبيض أو اللوح الغير المكتوب ؟!!

أما تقمصك شخصية المصحح للاخطاء ، والمقوم للاعوجاج لبعض المؤلفات فنترك التمليق عليه لمناسبة أخرى كوننا كما تعلم نعتبر اللفة بحد ذاتها وسيلة للشرح والتفهيم والعرض ، وليست غاية ننهد اليها في كتاباتنا !!!

## العلل والمعلولات:

يرى اخوان الصفاء وخلان الوفاء ان لكل واحد من الموجودات أربع علل : علة فاعلة ، وعلة مصورة ، وعلة متممة ، وعلة هيولانية ، فاذا اعتبرت جميع الموجودات كلها لا بد لها من هذه الاربع العلل : مثال ذلك الكرسي علت الفاعلة النجار ، والهيولانية الخشب ، والصورية التربيع ، والتمامية القمود عليه (۱) • وأما الجسم المطلق

<sup>(</sup>١) الرسالة الجامعة ص ٣٧٤ منشورات دار مبادر ٠

فعلته الهيولانية هي الجوهر البسيط الموضوع فيه قوة القبول ، التي بها قبل الطول والمرض والعمق، فصار بها جسما ، وعلته الفاعلة هي الباري جل وعز ، وعلته الصورية العقل ، لأن الطول والعرض والعمق انما هي صورة عقلية ، وعلته التماميــة هي النفس ، لأن الهيولي من أجلها خلقت ، لكيما تفعل فيه ومنه ما يفعل ويصنع لتتم الهيولي وتكمل النفس • دوهذا يا أخي هو الغرض الاقصمي في رباط النفس بالهيولي • وأما الهيولي الأولى التي هي جوهر بسيط ، ولها ثلاث علل : الفاعلة ، وهي الباري جل وعز ، والصورية وهي العقل الاول ، والتمامية وهي النفس • وأما النفس فلها علتان ، وهما الباري سبعانه ، والعقل • فالباري علتها الفاعلة المخترعة لها ، والصورية هي العقل الذي يفيض عليها ما تقبله من البارى تعالى • وأسا العقل فله علة واحدة ، وهي الباري عز وجل الذي أفاض عليه الوجود والبقاء والتمام والكمال دفعة واحدة ، بلا زمان • وهو العقل الذي أشار اليه بقوله في كتابه على لسان نبيه معمد ( صلعم ) فقال: « وما أمرنا الا واحدة كلمح البصر » واليه أشار بقوله: « ويسألونك عن الروح قل الروح من

أمر ربي وما أوتيتم من العلم الا قليلا » يعني أن الروح الذي راحت الاشياء كلها اليه منصرفة ، فاليه رواحها ومنه عودتها ، منه مبدؤها ، واليه معادها • وقال : « ألا له الخلق والأمر » هي الجواهر الروحانية ، وكلها لله عز وجل ، وبأمره قامت وبارادته كانت (۱) » •

ويعتقد جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء ان معرفة علل الاشياء ، ومعلولاتها ، علما غامضا صعبا ، لا يكاد يصل اليه ، ولا يطلع عليه ، الا المرتاضون بالعلوم الالهية ، والحكمــة الربانية ، المأخوذة عن تلامذة العكماء الالهيين ، وخلفاء الأنبياء والمرسلين ، تقليدا وايمانا وتسليما ، وقد ألقينا اليك يا أخى أيدك الله وآيانا بروح منه ، في هذا الفصل ، معرفة العلل والمعلولات ، على ما حكته العلماء ، وأخبرت به العكماء ، من أهل الفلسفة الحكمية ، والشريعة الدينية ، المتفقين في جواباتهم في المماني الحقيقية • فأعظم المطلوبات من الوقوف على العلل والمعلولات ، هــو كيفيــة الوقوف على معرفة علة العالم التي حدث عنها ،

<sup>(</sup>١) الرسالة العامعة : ص ١٧٥٠

وكانت سبب وجوده عنها ، وكيف كان هذا الوجود عن العلة الأولىوظهور الاشياء بعضهامن بعض (٢) •

واعلم يا أخي بأن كثيرا ممن ينظرون في مباديء الأمور ، يظنون ويتوهمون بأن صور المملومات في علم الباري جل ثناؤه لم تزل مثل صور المسنوعات في أنفس المسناع قبل اخراجها لها ، ووضعها في الهيولى المعروفة في صنائعهم ، وأمثل صور المعقولات في أنفس المقلاء ، وتصورهم لها ، وليس الامر كما ظنوا وتوهموا •

وأما العق من القول في هذا الممنى ، فهو قول من قال : انما ذلك ككون المدد في الواحد ، لأن صور المسنوعات حصلت في أنفس الصناع ، بعد النظر منهم في مصنوعات من تقدمهم وسبقهم الى وصفها ، وعلمها • والسابقون لهم ، المخترعون ، فانما أخذوا ذلك بذكاء نفوسهم ، ولطافة أذهانهم من مفعولات الطبيعة، وبدائع صنعة النفس الكلية، بالتأمل ، والتنكر فيها • وهكذا حكم صور المعقولات ، في أنفس المعقلاء ، حصلت فيها بعد

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسته : ص ٤٧٩ ٠

نظرهم الى المحسوسات ، وتأملهم لها ، فتصورت في عقولهم صور الاكتساب ، بالنظر الى موجـودات تقدمت لاكتسابهم اياها ، والباري سبحانه يتنزه عن هذا المثال ، بل علمه من ذاته ، كما أن المدد من ذات الواحد ، والمثال ينبغي أن يكون مطابقا لما يمثل به في أكثر المماني وأعمها ، لا أقلها ولا أنقصها ، فمثاله سبحانه الواحد ، والمبروآات كالأعداد • وهذا المثال أكثر مطابقة للحق من غيره من المثالات •

واعلم أن كل موجود تام هو علة لما دونه ،وذلك أن كل موجود تام ، فأنه يفيض عنه على ما دونه فيضا تاما ، وأن ذلك الفيض هو من جوهره ، أعني صورته المقدمة التي هي ذاته ، والمثال في ذلك النار ، وما يفيض منها ، على ما حولها ، من العرارة ، والتسخين للاجسام القريبة منها ، قرب العاجة اليها ، وهكذا أيضاً يفيض من الماء الترطيب ، والبلل ، على الاجسام القريبة منه قرب العاجة اليه ، والمجاورة له ، والرطوية هي جوهرية الماء ، وهي صورته المقومة لها ، ومثل ما يفيض عن الشمس ، من النور والضياء ، وهي صورتها ، المقومة لذاتها ، وهكذا تفيض من النفس صورتها ، المقومة لذاتها ، وهكذا تفيض من النفس من الن

العياة على الاجسام ، لأن العياة جوهرية لهـا ، وهي الصورة المقومة لذاتها •

واعلم أنه ما دام الفيض على المفاض عليه ، متواترا متصلا ، فانه باق على ما هو به ، فان قصر عنه بطل وجوده ، كذلك وجود الاشياء ، عن موجدها متواترة ، خارجة من العدم ، الى الوجود بجوده وفضله ، فلو قبض ذلك الجود لبطل الوجـود • والمثال في ذلك تواتر اتصال الانوار بالهواء ، ما دام متصلا به ، متواتر القدوم عليه ، يضيء ويشرق ، واذا انقبض النور والضياء عنه ، أظلم كما يمنع ضوء الشمس الغمام الذي يحول بينها وبين الهواء ، فيعدم النور ، وتحل الظلمة بغيبة الشمس ، كذلك فيض العقل على النفس ،وفيض النفس على الاجسام ، والمادة متصلة بالأول ، فالأول من الباري سيعانه • وكما أن النفس اذا فارقت الجسد ، عدم الحياة ، ووقع به المـوت ، وبطلت حركته ، كذلك الاشياء كلها ، لو عدمــت فيض باريها عليها ، ونظره اليها ، نظهرة الارادة الملكوتية المكونة لها ، على ما هي كائنة ، جارية على مراده ، ومشيئته ، وقدرته ، سبحانه لا شريك

له لبطل وجودها ، وهوت في هاوية المدم (١) •

واعلم يا أخى أيدك الله وأيانا بروح منه ، أن ابداع الباري سبحانه ، ليس بتركيب ، ولا تأليف، بل ابداع واختراع ، واخراج من المدم الى الوجود، والمثال في ذلك كلام المتكلم ، وكتابة الكاتب ، فان أحدهما يشبه الابداع ، وهو الكلام ، والآخر يشبه التركيب ، وهو الكتابة ، فمن أجل هذا اذا سكت المتكلم ، بطل وجدان الكلام ، واذا أمسك الكاتب لا يبطل وجدان الكتابة ، فكذلك اذا قبض البارى جوده ، بطلت الموجودات دفعة واحدة ، وبهدا البرمان ، صبح أن خلق الخالق المخلوقات ، ابداع واختراع ، وليس بتركيب ولا تأليف ، اذ التركيب والتأليف باق ان أمسك المؤلف عن تأليفه ، ويقطع المركب بعد تركيبه ، كما يمسك الكاتب عنن کتابته ، وتبقی صورة حروفه » •

ويعتبر اخوان الصفاء العلل والمعلولات التي مي بمرفهم الاصول يتقدم بعضها على بمنض ، كتقدم الواحد على الاثنين ، والاثنان متقدم

<sup>(</sup>١) الرسالة المامعة : ص ( ٨٠٠ ـ ٤٨١ ) •

الرجود على الثلاثة ، كتقدم النفس على الهيولى ، والثلاثة متقدم الوجود على الاربعة ، كتقدم الهيولى على الطبيعة ، والاربعة متقدم الوجود على الغمسة ، كتقدم الطبيعة على الصورة ، وكون اللطائف البسيطة عن الباري سبحانه دفعة واحدة ، بلا زمان ، ولا مكان ، وشرف بعضها على بعض ، بقرب النسبة اليه والقرب منه • فالباري سبحانه ، علمة المقل ، والمقل علة النفس ، والنفس علة الهيولى ، والهيولى علة الصورة المجردة •

وفي مجال البحث عن العلل والمعلولات تلاحظ أن اخوان الصفاء يفردون فصلا خاصا في رسائلهم للسؤال عنها ، وبنفس الوقت يتولون الاجابة بأنفسهم على كل سؤال من الاسئلة التي طرحوها فيقولون: « في ما العلة ؟ هي السبب الموجب لكون شيء آخر • (1)

ما المملول؟ هو الذي لكونه سبب من الاسباب • كم الملل؟ أربعة أنواع: فاعلية ، وهيولانية ، وصورية ، وتعامية •

<sup>(1)</sup> رساكل الحوان الصفاء : جـ ٣ من ٣٥٨ ٠

كم المعلول؟ أربعة أنواع وهي: المصنوعات كلها ، فمنها مصنوعات بشرية حيوانية ، ومنها طبيعية وهي: المعادن ، والنبات ، والعيوان ، ومنها نفسانية بسيطة وهي الافسلاك ، والكواكب ، والاركان ، ومنها الروحانية الالهية وهي الهيولى والصورة المجردة والنفس والمقل •

ما الصنعة ؟ هي اخراج الصانع ما في نفسه من الصور ونقشها في الهيولى ، وكل صانع حكيم فله في صنعته غرض ، والفرض هو غاية تسبق في علم المالم أو فكر الصانع ، ومن أجله يفعل ما يفعله ، فاذا بلغ اليه قطع الفعل وأمسك عن العمل • • • •

وبأسلوب علمي عرفاني دقيق يكشف اخوان الصفاء عن الملل والمعلولات ، مستخدمين الامثال، ومقدمين الأدلة والبراهين التي تثبت نظرياتهم وآرائهم المتعلقة بتنظيم العالم العلوي والعالم السفلي ولا يغرب عن بالهم أن يطبقوا تفاعلات وحركات العالم العلوي بما فيه من أفلاك وكواكب وأجرام على ما يجري في العالم السفلي من الافعال والتأثيرات على الانسان والحيوان والنبات والتنات على الانسان والحيوان والنبات و

ولنستمع اليهم وهم يتحدثون عن علل الاشياء

فيقولون : « وكل هذه الأقاويل قالوها في طلبهم الحكمة والملة ، وانما لم يقفوا عليها ، لأن نظرهم كان جزئيا ، وبحثهم عن علل الاشياء خصوصيا ، وليس يعلم علل الاشياء الكليات بالنظر الجزئي ، لأن أفعال البارى انما الغرض منها النفيع الكلي والصلاح العمومي ، وان كان قد نقص من ذلك ضرر جزئي ومكاره خصوصية ، وليس يعلم علل الاشياء الكليات أحيانا • والمثال في ذلك أحكمام الشريعة النبويةوحدوده فيهاءوذلك لعكم القصاص في القتل · قال تعالى : « ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب » وان كان موتا وألما للذي يقتص منه ، وكذلك قطع يد السارق منه نفع عمومسي وصلاح الكل ، وان كان يناله حزن والم • وكذلك غروب الشمس وطلوعها ، والامطار كان النفع منها عموما والصلاح كليا ، وان كان قد يعرض لبعض الناس والعيوان والنبات من ذلك ضرر جزئي • وهكذا أيضا قد ينال الانبياء والصالحين وأتباعهم شدائد وجهد وآلام في اظهار الدين وافاضة سن الشريعة في أول الامر •

ولكن لما كان الباري تعالى غرضه في اظهار الدين وسنة الشريعة هو النفع العام وصلاح الكل

من الذين يجيئون من بعدهم الى يوم القيامة ، ولا يعصى عددهم ونفعهم وصلاحهم ، سهل في جنب ذلك وصغر ما نال النبي من أذية المشتركين ، وجهاد الأعداء المخالفين ، وما لاقوه من الحروب والقتال في الغزوات ، وتعب الاسفار ، وقيام الليل ، وصيام النهار ، وأداء الفرائض ، وما فيها مسن البعد على النفوس ، والتعب على الابدان •

ولما كان نزول الامر في المنقلب الى المسلاح المعومي والنفع الكلي ، كانت الشدائد والجهد والبلوى في جنبه أمرا صغيرا جزئيا • فعلى هذا المثال والقياس ينبغي أن يعتبر من يريد أن يعترض ما العلة ، وما وجه الحكمة في أكل العيوانات بعضها بعضا ، ليتبين له العق والصواب • • » •

## اخوان الصفاء ووحدة الأديان :

وجه اخران الصفاء جل اهتمامهم الى وحدة الأديان فذهبوا الى أن جميع الاديان في جوهرها واحدة ، لأن لها غاية واحدة هي التعلق بالمثل العليا الفاضلة والتشبه بالاله على قدر الطاقة الانسانية وافردوا الرسالة الثانية والاربعون من

رسائلهم للتحدث في الآراء والديانات • واعتبروا هذه الرسالة من العلوم الناموسية الالهية والشرعية فقالوا : « اعلم أن الناس مختلفون في آرائهم ومذاهبهم ، كما هم مختلفون في صور أبدانهم وأخلاق نفوسهم وأعمالهم وصنائعهم (١) » •

ويردون سبب هذا الاختلاف في الاخلاق الى أربع جهات : احداها من جهة اختلاف تركيب الابدان ومزاج أخلاطها ، والأخرى من جهة اختلاف ترب البلاد وتغيرات أهويتها والازمان التي تنشأ فيها ، والأخرى من جهة نشوء الانسان على عادات آبائه في سنن دياناتهم ، وعلى عادات من يربيه ويؤدبه ، والأخرى من جهة أشكال الفلك ، ومواضع الكواكب في أصول الولادة ، ومسقط النطفة • ثم يعمدون الى تبيان أجناس الاشياء التي اختلف فيها العلماء الذين أصلوا الآراء والمذاهب ، وفرعوا منها أنواع المقالات والاحكام ، فجعلوا الامور المختلف فيها على ثلاثة أنواع : أولها في الترتيب هي الأمور المحسوسة ، وبعدها الامور المعقولة ،وبعدها الأمور الالهية المبرهنة • أما الامور المعسوسة فهي

<sup>(</sup>١) رسائل اخوان الصفاء : ۾ ٣ من ٢٠١ ٠

صور في الهيولى تدركها العواس المباشرة لها ،
وتنفعل عنها • وأما الأمور المعقولة ، فهي باعتقاد
اخوان الصفاء ، رسوم تلك المحسوسات التي أدتها
العواس الى القوة المتغيلة ، اذا بقيت مصورة في
الأوهام بعد غيبة المحسوسات عن مباشرة العواس
لها • وأما الأمور الالهية المبرهنة فهي أشياء لا
تدركها الحواس ، ولا تتصورها الاوهام ، ولكن
الدليل والبراهين الصادقة باعثة للعقول الى الاقرار
بها والقبول لها •

ويؤكدون أن أمثال هذه الأمور معروفة عند العلماء ، بخاصة اقرار الموحدين لله والعارفين به بأن الله تعالى حي ، قادر ، عالم ، حكيم ، خالق ، لا يوصف بالقيام ولا بالقعود ، ولا الدخول ولا الخروج ، ولا الحركة ولا السكون ، وما شاكل ذلك من الاوصاف مما يوصف بها النفس والمقل الفعال ، والصور المجردة من الهيولى ، وما شاكلها من الجواهر البسيطة المسمين الملائكة والروحانيين والعواس برأيهم لا تدركها ولا تتصورها الاوهام بوجه من الوجوه ولا سبب من الاسباب و

ويرى اخوان الصفاء أن البراهين هي ميزان

العقول ، كما أن الكيل والذرع والشاهين موازين العواس ، وكما أن الناس اذا اختلفوا في حرر شيء وتخمينه من الاشياء المحسوسة ، رجعوا الى حكم الكيل والذرع ، ورضوا بها ، وارتفع الخلف من بينهم ، فهكذا العقلاء الذين يعرفون البراهين الضرورية ، اذا اختلفوا في حكم شيء من الاشياء التي لا تدرك بالحواس ، ولا تتصور بالأوهام ، رجعوا عند ذلك الى دليل وبرهان ، وما ينتج من المقدمات الضرورية ، وأقروا بها ، وقبلوها ، وان كانت لا تدركها العواس ، ولا تتصورها الاوهام ، كانت لا تدركها العواس ، ولا تتصورها الاوهام ، لأنهم يرون الاقرار بالحق أولى من التمادي في الباطل .

وبعد أن بينوا الامور المعسوسة والمعقولة والمبرهنة التي يدور الاختلاف حولها ذهبوا الى أن أسباب اختلاف الناس في ادراك هذه الامور الثلاثة التي تعلم وتعرف من ثلاث جهات:

احداها دقة المعاني ولطافتها وخفاؤها ،والثانية فنون الطرق المؤدية اليها الاسباب المعينة على ادراكها ، والثالثة تفاوت قوى نفوسهم الداركة لها في الجودة والرداءة ، وهي الاصل والسبب في

اختلافهم في الأراء والمذاهب ، وسائرهــا فــروع عليها •

ولا بد لجماعة اخوان الصفاء وهم يبحثون في ماهية ادراك المعلومات مسن أن يشرحوا كيفية اختلاف كمية ادراك هذه المعلومات فيقولون: « لما كان الانسان انما هو جملة مجموعة من جسد جسمانی ونفس روحانیة ، مسار یقوی نفسه الروحانية بدرك المعقولات ، كما أن بأعضاء جسده الجسماني يعمل الصنائع ، لأن كلية العلوم موضوعة بازاء قوى نفوس جميع الناس ، وذلك لأنه لا يتهيأ لانسان واحد بقوته الجزئية الاستنباط بجميسم العلوم ، والاحتمال لسائر المنائع ، وذلك أن لنفسه قوى كثرة ، وله بكل قوة منهما أفعال عجيبة ، كما أن لجسده مفاصل كثيرة وأعضاء طريفة له ، وله بكل عضو من جسيده حركيات القوى الداركة للمعلومات ، منها القوى الحساسة الخمس ، باعتبارها قوى النفس التي ينال بها الانسان العلوم والمعارف ، ويأتى بعدها القسوة المتخيلة التي مسكنها مقدم الدماغ ، ثـم القـوة المفكرة التي مسكنها وسط الدماغ ، ثـم القـوة

## العافظة التي مسكنها مؤخرة الدماغ •

وفي رأيهم أن الناس متفاوتون في الدرجات في هذه القوة بين الجودة والرداءة في ادراكهم المعلومات ، تفاوتا بعيدا ، وهذا التفاوت أحد أسباب اختلافهم في الآراء والمذاهب ، وذلك ان من الناس من يكون حاد البصر يرى الاشياء الصغيرة البعيدة ، ومنهم من يكون دون ذلك ، ومنهم من لا يبصر شيئًا البتة • وهكذا تجد حالهم في القوة السامعة ، وذلك ان منهم من يكون جيد السمع يسمع الاصوات الخفية ، ويمين بين النغمات الموزونة والمنزحفة ، ومنهم من يحتاج في ذلك الى مفاعيل العروض ، ومنهم من لا يحس بشيء من ذلك • وعلى هذا القياس يكون حكمهم في سائس قوى حواسهم من الذوق واللمس والشم ، وهكذا حكمهم في ذكاء نفوسهم ، وجودة قرائحهم ، وصفاء أذهانهم ، وذلك أنك تجد كثيرًا من الناس من يكون جيد التخيل ، دقيق التمييز ، سريع التصسور ، ذكورا حفوظا ، ومنهم من يكون بليدا بطيء الذهن، أعمى القلب ، ساهى النفس ، فهذا أيضا مسن أسباب اختلاف العلماء في الآراء والمداهب ، لأنه اذا اختلفتادراكاتهم،اختلفت آراؤهم واعتقاداتهم

بحسب ذلك • ثم يعمد اخوان الصفاء الى بيان علة اختلاف ادراك القوى العلامة فيذهبون الى أن الاختلاف ليس كامن في ذواتها ، انما من أجل اختلاف أحوالها في ادراكها صور المعلومات ، وأن علة اختلاف أفعالها هو من أجل اختلاف أدواتها واختلاف آلاتها في الجودة والرداءة • باعتبار ان كل عضو من الجسد هو آلة وأداة لقوة من قدوى النفس ، وإن أعضاء الجسد مختلفة الهيئات المتفاوتة في الجودة والرداءة في بعض الناس أو في بعض الأحايين ، مما أدى الى اختلاف أفعال هذه القوى بمقتضى تلك الاختلافات • ومن تفساوت أفعال هذه القوى يكون أكثر اختلاف الناس في معلوماتهم ، ومنازعات العلماء في آرائهم ومداهبهم •

وحديث جماعة إخوان الصفاء وخلان الوفساء حول علل اختلاف أهل الديانات والنواميس الالهية في فروعها من السنن والاحكام طويل عريض ، رأينا أن نصرف النظر عنه لفييق المجال ونكتفي بما أوردناه ، مشيرين الى أن اخوان الصفاء يعتبرون أصحاب الناموس هم المعلمون والمؤدبون والأستاذون للبشر كلهم ومعلمو أصحاب النواميس همم الملائكة ومعلم الملائكة هو النفس الكلية ومعلم

النفس الكلية العقل الفعال والله تعالى معلم الكل ولا بد لنا من معرفة رأيهم الصريح في بيان علم الاختلافات التي بين أهل الديانات النبوية تعميما للفائدة ، وتبيانا للحقيقة الكامنة خلف تفكيرهم من هذه الناحية ، فهم يرون أن الانبيام ، عليهم السلام ، لا يختلفون فيما يعتقدون من الدين سرا وعلانية ، ولا في شيء منه البتة ، كما قال تعالى : « أقينوا الدين ولا تتفرقوا فيه » ، وقد بينوا انها اثنتا عشرة خصلة يعتقدها الانبياء وأصحاب النواميس الالهية أجمعون لا يختلفون فيها ، كما ذكروا في رسالة النواميس و

وأما الشرائع التي هي أوامر ونواه وأحكام وحدود وسنن ، فهم فيها مختلفون ، كما قال تمالى : « ولكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا » وقال : « لكل أمة جعلنا منسكا هم ناسكوه » ثم اعلم أن اختلاف الشرائع ليس بضار ، أذ كان الدين واحدا ، لأن الدين هو طاعة وانقياد للرئيس الآمر فيما يأمر وينهي المرؤوسين بحسب ما يليق بواحد واحد ، وما يرى أنه يصلح له ويصلح فيه ، لأن أوامر أصحاب النواميس ونواهيهم مماثلة لأمر الطبيب الرقيق الشغيق ، فيما أمر العليل من

العمية من تناول الاشياء العارة بالطبع ، واجازته شرب المبردات في المهدان الحارة ، وفيما يسرى ويأمر به • فمن أجل هذا اختلفت شرائع الانبياء ، عليهم السلام • وكذلك ان اختلفت سنن الدين وقواعد النواميس لأنهم أطباء النفوس ومنجموها، وذلك ان في الادوار والقرانات والألوف قد تعرض للنفوس ، من أهل كل زمان ، أمراض واعسلال مختلفة من الاخلاق الرديئة ، والعادات المجائرة ، والآراء الفاسدة من الجهالات المتراكمة ، كما يعرض للاجساد من الامراض والاعلال من تنييات يعرض للاجساد من الامراض والاعلال من تنييات يعرض لختلاف علاجات الاطباء ومداواتهم •

وعلى هـذه الصورة العقانيـة تكون شراتـع الأنبياء واختلاف سننهم بحسب أهل كـل زمـان وما يليق بهم أمة أمة ، وقرنا قرنا ، مثل شريعـة نوح ، عليه السلام ، في زمان أخر وقوم أخرين ، عليه السلام ، بعده في زمان أخر وقوم أخرين ، وشريعة ملسيح بعده في زمان أخر وقوم أخرين ، وشريعة المسيح بعده في زمان أخر وقوم أخرين ، وشريعة المسيح بعده في زمان أخر وقوم والسلام ، والتحية والرضوان ، في زمان أخـر وقوم

آخرين ، كما قال تعالى : « شرع لكم من الدين ما وصى به نوحا والذي أوصينا اليك » \* فهـ وُلاء باعتقاد جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء كلهم دينهم واحد ، وان كانت شرائعهم مختلفة ، وانما ذكرنا في هذا القصل من هذه الاشياء ، لأن الذين أنكروا نسيخ الشرائع من هذا الباب ، لم يعرفوا القرق بين الدين والشريعة • وأما الاختلافات التي وقعت بين شريعة واحدة ، بعضهم مع بعض ،كالذي بين طوائف اليهود فيما بينهم ، وبين طوائف النصاري ، وكما بين طوائف المسلمين كذلك ، فهي كالذي بين القراء ، ومنها اختلاف في المعاني كالذي بين المفسرين ، ومنها اختلاف في أسرار الدين وحقائق معانيه الخفية ، كالذي بين المقلدية والمستبصرين ، ومنها اختلاف في الأئمـــة الذين هم خلفاء الاثبياء كالذي بين الشيعة ، ومنها اختلاف في أحكام الشريعة وسنن الدين كالذي بين الفقهام •

وفي نهاية نقاشهم حول اختلاف العلماء ، في الآراء والمذاهب ، يعتقدون بأن في هذا الاختلاف فوائد كثيرة ، أيقظت النقوس من نوم الجهالة ،

ونبهتها من السهو والغفلة (١) • ولما كان الانسان لا يخلو من محاسن وفضائل ، ولا ينفك عن مساويء ورذائل أيضا في أخلاقه وسرته ومذهبه وأفماله ، وكان أكثر الناس يتفنون بمعاسنهم ، ويفتخرون بفضائلهم ، ويغضبون الطرف عن رذائلهم ، ويسدلون السجف على عيوبهم ومساوئهم ، صار يدعوهم اختلافهم في الآراء والمذاهب الى كشــف عيوب بعضهم البعض ، وذكر مساويء بعضهم لبعض ، ويكون ذلك تنبيها للجميع على تسرك الرذائل وحثا لهم على اكتساب الفضائل ، ويكون في ذلك صلاح الكل ، اذا فعلوا ما يؤمرون به ، وتركوا ما يعابون عليه • والاختلاف بين العلماء في أحكام الدين وشرائعه ، وفي فنون المذاهب ، فيه فائدة قصوى اذا لم يعد أمر الدين ضيقا حرجا لا رخصة فيه ولا تأويل ، كما قال تعالى : « مـا جعل عليكم في الدين من حرج » • وقال ، عليــه السلام: « ادرأوا الحدود بالشبهات » • لذلك كان اختلاف العلماء ، باعتقاد اخوان الصفاء رحمة ، واختلاف أهل الديانات في أمر الدين وسنن أحكامه، حكمة جلية ، لا يعرفها الا المحققون المستبصرون •

<sup>(1)</sup> رسائل اغوان الصفاء : ۾ ٣ هن ٤٩١ -

وبالرغم من تضارب الاقوال وكثرة الاختلافات في الآراء والمذاهب، فاخون الصفاء يرون بأن العق موجود في كل دين من الاديان السماوية، وعلى كل لسان جار، وأن الشبهة دخولها على كل انسان جائز ممكن وليس من شك بأن العقلاء مجبولون على أن لا يترك أحدهم دينا ومذهبا قد نشأ عليه وأنس به، وقد اعتاد التعبد بطول الزمان على سنته، وأخذه عن آبائه وشيوخه وأستاذيه، من غير أن يتبين له بطلانه، وينكشف له عواره، لذلك لا يرغب أحد منهم في الدخول في دين أو مذهب لم تتبين له صحته، ولم تصبح له حقبقته، ولا قامت عنده حجته

وبنتيجة البحث والمناقشة والمرض ، يصل اخوان الصنفاء الى أن رأيهم ومذهبهم يستغرق ويشمل المذاهب كلها ، ويضم العلوم جميعا • لذلك فهم لا يحملوا حقدا على أحد ، ولا يعادوا علما من الملوم ، أو يهجروا كتابـا مـن الكتب ، ولا يتعصبوا على مذهب من المذاهب • فدين الانبيام ، من وجهة نظرهم ، دين واحد ، بالرغم من تباعد الأزمان فيما بينهم ، واختلافات لغاتهم ،وموضوعات شرائعهم ، فهم متفقون على رأي واحد ، ومقصد واحد ، وغرض واحد ، ودين واحد ، فيما يهدفون اليه في دعوتهم بين الأمم الى أمر الآخرة ، وأحوال القيامة وجزاء الاعمال فيها ، أن خبرا فغرا وأن شرا فشرا • ومهما تعددت الطرق واختلفت المسالك ، فالأديان كلها ، مهما تباينت عقائدها وتنوعت مذاهبها ، تؤدى الى الطريبق الواحب المستقيم ، الذي يوصل الانسان الى الكمال المطلق، والهدف الاكمل •

هذه هي خلاصة نظرية اخوان الصفاء في وحدة الأديان بين أبناء البشر ، وهسذا هو ديسن العب الانساني الذي بشروا به ودعسوا اليه ومسن الطبيعي أن يتأثر بأفكارهم هسنه كهار المقسلاء

والعلماء والمفكرين ، وخاصة عباقرة الفلاسفة من المتصوفين ، وعلى رأسهم الشيخ الاكبر معي الدين ابن عربي الذي نادى بدين العب ووحدة الوجود ووحدة للعبود ، وأشار الى العلم بأحدية الطريق الأمم ، في اعتقاده ، هو الطريق المستقيم ، الذي تؤدي اليه الاديان كلها .

## الأنبياء والرسل عند اخوان الصفاء:

أفرد اخوان المنقبام وخلان الوفاء الرسالية السابعة والاربعون من رسائلهم للبحث في ماهيسة الناموس الالهي وشرائط المنبوة ، وكمية خصال الأنبيساء ، الذيسن اعتبروهم أطبساء النفسوس ومنجموها • وهم يرون أن النبوة هي أعلى درجة ، وأرفع رتبة ، ينتهي اليها حال البشر مما يلي رتبة الملائكة ، وأن تمامها في ست وأربعين خصلة من فضائــل البشريــة ، شرحوهــا وفصلوهــا في رسائلهم ، وأشاروا إلى أنه إذا اجتمعت هذه الخصال في واحد من البشر ، في دور من أدوار القرائات ، في وقت من الزمان ، فإن ذلك الشخص هو الميعوث ، وصاحب الزمان ، والامام للناس ما دام حيا • ويضيفون (١) : ﴿ فَأَذَا بِلَّمْ الرَّسَالَةِ ، وأَدَى الأمانة ، ونصبح الأمة ، ودون التنزيل ، ولسوح التاويل ، وأحكام الشريعة ، وأوضح المنهاج ، وأقام السنة ، وألف عبمل الأمة ، ثم توفي ومضي الى سبيله ، بقيت تلك الخصال في أمنه وراثة منه ، وان اجتمعت تلك الغصال في واحد من أمتيه ، أو جلها ، فهو الذي يمتلح أن يكون خلينت، في أمنه بمد وفاته ، فإن لم يتفق أن تجتمع تلك الخصال في واحد ، لكنُّ تكون متفرقة في جماعتهم ، اجتمعت تلك الجماعة على رأى واحد ، وائتلفت قلوبهم على محبة بعضهم بعضا ، وتعاضدت على نصرة الدين ، وحفظ الشريعة ، واقامة السنة ، وحمل الأمة على منهاج الدين ، دامت لهم الدولة في دنياهم ، ووجبت المقبى لهم في أخراهم • وان تفرقت تلك الأمة بعد وفاة نبيها ، واختلفت في منهاج الدين ، تشتت شمل ألفتهم ، وفسد عليهم أس آخرتهم ، وزالت عنهم دولتهم •

والرياسة في مفهوم اخوان الصفاء على نوعان : جسماني ، وروحاني • قالرياسة الجسمانية ، مثل

<sup>(1)</sup> رسائل الموان الصفاء : ج ٤ ص ١٢٥ •

رياسة الملوك والجبابرة الذين ليس لهم سلطان الا على الاجسام والاجساد بالقهر والغلبة والجور والظلم، ويستخدمونهم قهرا في اصلاح أمور الدنيا وشهواتها، والنرور بلذاتها وأمانيها ت وأما الرياسة الروحانية فهي عندهم مثل رياسة أصحاب الشرائع الذين يملكون النفوس والأرواح بالمدل والاحسان، ويستخدمونها في الملل والشرائع، لحفظ الشرائع، واقامة السنن والتعبد بالاخلاص، والتاله برقة القلوب، واليقين بنيل الثواب، والقوز، والنجاة، والسحادة في الماد و

والشريمة الالهية باعتقاد اخوان الصفاء ، جبلة روحانية تبدو من نفس جزئية في جسد يشري يقوة عقلية تغيض عليها من النفس الكلية ، باذن الله تعالى ، في دور من الأدوار والقرانات ، وفي وقت من الأوقات ، لتجذب بها النفسوس الجزئية ، وتخلصها من أجساد بشرية متفرقة ، ليفصل بينها يوم القيامة وحمتى تكون فضيلة واضع الشريعة تأمة كاملة ، أوجب اخوان الصفاء أن تكون فيه اشتا عشرة خصلة قد فطر عليها (۱) : احداهما

<sup>(1)</sup> رساكل اخوان الصفاء : جـ 2 عن ١٣٠ •

أن يكون تام الاعضاء ، قوية قوائمه على الاعمال التي من شأنها أن تكون بها ومنها ، ومتى هم أن يقضي عملا أتى عليه بسهولة • والثاني : أن يكون جيد الفهم ، سريع التصور لكل ما يقال له ويلقاه ، لفهمه على ما يقصد القائل به على حسب الأمر في نفسه • والثالث: أن يكون جيد الحفظ لما يفهمه ، ولما يسمعه ، ولما يذكره ، وبالجملة لا يكاد ينسى شيئًا منها • والرابع : أن يكون فطنا ذكيا ، ذا رأي يكفيه لتبين أدنى دليل ، حتى اذا رأى على شيء أدنى الدليل ، فطن له على الجهة التي يدل عليها الدليل • والغامس : أن يكون حسن العبارة ، يواتيه لسانه على ما في قلب وضميره ، بأوجز الألفاظ • والسادس : أن يكون محبا للعلم والاستفادة منقادا له سهل القبول ، لا يؤلمه تعب العلم ، ولا يؤذيه الكد الذي يلحقه ٠ والسابع: أن يكون معبا للصدق وحسن المعاملة مقرباً لأهله • والثامن : أن يكون غير شره في الاكل والشرب والنكاح ، متجنبا العيب ، مبغضا للذات الكائنة عن هذه • والتاسع: أن يكون كبير النفس، عالى الهمة ، معبا للكرامة ، تكبر نفسه الطبع عن كل ما يشين من الأمور ويشنع ، وتسمو همة نفسه

الى أرفع الأمور رتبة وأعلاها درجة • والماشر: أن يكون الدرهم والدينار وسائر أعراض الدنيا هيئة عنده ، زاهدا فيها • والحادي عشر: أن يكون معبا للمدل وأهله ، مبغضا للجور والظلم وأهله ، يعطي النصفة لأهلها ، ويرثي لمن حل به الجور ، ويكون مواتيا لكل ما يرى حسنا جميلا عدلا ، غير صعب القياد ولا جموح ، وأن دعي الى الجور والقبيح لا يجيب • والثاني عشر: أن يكون قوي المزيمة على الشيء الذي يرى أنه ينبغي أن يفعل، جسورا مقداما ، غير خائف ولا ضعيف النفس •

ويذهب اخوان الصفاء الى أن أول قاعدة يضعها واضع الشريعة ، ثم يبني عليها سائر ما يعمل في تتميم الشريعة من القول والعمل ، وتكميلها من الأقاويل والأوامر والنواهي ومعاني تأويلها ، ومفروضات شرائعه ، وسنن أحكامه ، وتدبير أمته، وسياسة أهل مملكته في أمر الدين والدنيا ، هو أن يرى ويعتقد في نفسه ، علما يقينا ، أن للمالم بارئا قديما حيا عالما ، حكيما قادرا ، قاهرا مريدا ، هو علة جميع الموجودات ، ومصرفها بحسب ما يليق بواحد واحد منها والثاني في اعتقادهم ما يليق مورده موجودات عقلية مجردة مسن

الهيولي ، كل واحد منها قائم بنفسه ، متوجه نعو ما نصب له من أسره ، وهم ملائكة الله تعالى وخالص عباده ، بهم تقع المراسلة والوحى والانبياء ، ومن جهتهم يحصل التأييد • والثالث أن يرى ويعتقد وجودات نفسانية مجردة من الابدان تارة ، ومستعملة لها تارة ، ومتعلقة بها تارة ، وأنها نازلة من جثث العيوانات بحسب ما يليق بواحد واحد منها من ادراك مأربها وتمكنها به •والرابع أن يرى أن بمفارقتها الجثث لا تبطل ذاتها ، وخروجها من الاجساد والعس لا يغرجها من قدرة الباري سبحانه • والخامس أن يرى أن كل واحدة من الموجودات منفردة بذاتها لا يصلحها ولا يفسدها الا ما يتعلق بها من سوء أعمالها ، أو فساد آرائها ، أو رداءة أخلاقها ، أو تراكم جهالاتها • والسادس أن يرى أن الباري تمالي اذ أمر الناس أمرا مكنهم منه وأزاح عللهم فيه ، فمنهم طائع لأمره ، ومنهم راكب نهيه ٠ والسابع أن يجعل لكل صنف سن أصناف الطاعات والمعساصي جزاء مسن الثسواب والعقاب ، ويعلم المأمورين والمنهيين عنه أنه اذا ما أتوه على بصيرة أوجب الأجر وقطع المذر • والثامن أن يرى لهم معادا فيه مجازون بما أسلفوا من خير وشر وعرف ونكر ، وأنه قد جعل الى كل واحد تمهيد مثواه واصلاح مأواه ، فأن أحسسن فلنفسه ، وأن أساء فعليها • والتاسع أن يرى أن الدعاء الى الله تعالى أولى الاعمال بالثواب ، وأرفعها درجة عند المآب • والعاشر أن يرى أن الدعاة الى الله تعالى هم أعلى الناس درجة ، وأرفعهم منزلة ، وأشدهم في الدعاء الى الله تعالى حرصا ، وأكثرهم فيه دربا وأوسعهم علما ، وأكثرهم أمة ، وأعظمهم على الناس نعمة ، وأنطقهم بالصدق ، وألزمهم لمنهاج المحق •

واذا تحققت هده الآراء في نفس واضع الشريعة ، وتصورها في فكرة كأنه يشاهد يقينا لا شك فيه ، دعا عند ذلك اليها أهل دعوته الذين أرسل اليهم ، ويجتهد في أنبائهم ما قد اعتقده بالتصريح عنها للغواص من أهل دعوته في السر والاعلان ، غير مرموز ولا مكتوم ، ثم يشير اليها ويرمز عنها عند العوام بالألفاظ المشتركة ، والمماني المحتملة للتأويل بما يعلقها الجمهور وتقبلها نفوسهم ، ثم يذكرون خصلة أخرى من خصال واضع الشريعة ، وهي مراعاته لأهل دعوته، وضرورة التعرف على خبر كل واحد منهم ، من

الصغير الى الكبير ، والذكر والأنثى ، والعر والعبد، والشريف والدنيء ، والعالم والجاهل ، والغنسي والفقير ، والقوي والضميف ، والقريب والبميد ، وذلك ليعرف اسم ونسب كل واحد منهم وصناعته وعمله وتصرفه في حالاته ، وما هو بسبيله من أمر معاشه ، وما هو الغالب عليه من الطبع الجيد والرديء ، والخلق الحسن أو السيء ، والعادات العادلة أو الجائرة ، حتى يثق بهم علما ، ويتبين منازلهم ، ويستعين بكل واحد منهم في العمل المشاكل له ، ويستخدمه في الأمر اللائق به (١) • « واعلم أن أول سنة يستنها لهم ويطالبهم باقامتها هي الأمور التي أولها موالاة بعضهم بعضا بسبب حرمة الشريمة ، لتأكيد المودة بينهم ، وتأليف قلوبهم ، ليجتمع بذلك شملهم ، وتتفق كلمتهم ، ويأمرهم بمخالفة من يخالفهم في سنة الشريعية ، ومجانبتهم والبراءة منهم ، وان كانوا ذوى القرابة والأحياء ، كما قال الله ، عز وجل : « المؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمسروف وينهون عن المنكر » • وقال تعالى : « لا تتولوا

<sup>﴿ (1)</sup> رسائل اخوان الصفاء : جـ ٤ ص ١٣٤ ٠

, قوما غضب الله عليهم » • فاذا قاموا بواجب هذه السنة ، وتثبتوا عليها، واستحكمت تلك في نفوسهم، وتعاضدوا على ذلك ، وتناصروا عليه ، مسار كلهم عند ذلك كرجل واحد وجسد واحد ونفس واحدة ، وصار واضع الشريعة لهم بمنزلة الرأس من الجسد ، وهم له كسائر الاعضاء ، وتصبر قوة نفس واضع الشريعة متصرفة في نفوسهم كتصرف القوة المفكرة في سائر القوى الحساسة ، فيصدرون عند ذلك رأى واحد وقصد واحد وغرض واحد ، بقوة واحدة ، فيغلبون كل من رام غلبتهم ، ويقهرون كل من خالفهم وعاداهم ، وضادهم ٠٠ فهلم بنا أيها الأخ ان كنت عازما على طلب صلاح الدين والدنيا أن نقتدي بسنة الشريعة ، ونجتمع مع اخوان لك فضلاء ، وأصدقاء كرام ، ونتعاون على ذلك بمحض التصبحة في الضمير ، وصدوق المعاملة في السر والاعلان ، والف المحبة ، توفق ان شاء الله تمالي ٠٠ ه ٠

ويتابع اخوان الصفاء تعدادهم لمناقب صاحب الشريمة وخصاله الواجب أن تتوقى فيه من بذل المال والنفس والاهل في سبيل تركيز دعائم الشريعة الى ايجاد السنة الحسنة لأهل دعوته لصلاح الجمهور

وللنفع العام بدون أن يفكر بالمشقة أو بما يعس به بعضهم من تطبيقها ، لأن حسب رأيهم غرض واضع الشريعة ليس اصلاح أمر نفسه ، ولا اصلاح أنصاره وأتباعه الموجودين في زمانه ، بل هدف اصلاحهم واصلاح من يجيء بعدهم من التابعين ، ومن يجيء بعدهم هم التيامة .

وباعتقاد اخوان الصفاء أن مثل واضع الشريعة سع اخوانه وأنصاره وأتباعه الذين يأتون بعدهم الى يوم القيامة في حكم الشريعة ، كمثل شجرة هو ، وأصحابه وأنصاره أغصانها وقضبانها ، زمن يأتي بعدهم من التابعين لهم كالفروع ، ومن يجيء بعدهم كالورق والنور والزهر والثمر وهده الشجرة روحانية تنبت من فوق الى أسفل ، لأن عروقها في السماء مما يلي رتبة الملائكة ، لأن مادتها من هناك تنزل ، وفي مفهومهم أن همذه الشجرة هي شجرة طوبي نبتت من تحت العرش ، وتدلت أغصانها في منازل أهل الجنة وهم يجتنون ثمرها في دائم الأوقات • ويرون أن للكتب الالهية تنزيلات ظاهرة ، وهي الالفاظ المقروءة المسموعة، ولها تأويلات خفية باطنة ، وهي المعاني المفهومة المعقولة ، وكذلك بالنسبة لواضعي الشريعة

موضوعات عليها وضعوا الشريعة ، التي لها أيضا أحكام ظاهرة جلية ، وأسرار باطنة خفية ، وفي استعمال أحكامها الظاهرة صلاح للمستعملين في دنياهم ، وفي معرفتهم أسرارها الخفية صلاح لهم في أمر معادهم وآخرتهم ، فمن وفق لفهم معاني الكتب الالهية ، وأرشد الى معرفة أسرار موضوعات الشريعة ، واجتهد في العمل بالسنة العسنة والسير بسيرته العادلة ، فان تلك النفوس هي التي ، اذا فارقت الجسد ، ارتفعت الى رتبة الملائكة التي هي جنات لها ،

وقد يتمرض الأنبياء والصالحين وأتباعهم الى شدائد وجهد وآلام في اظهار الدين وافاضة سنن الشريعة في أول الأمر • ولكن لما كان الباري تعالى غرضه في اظهار الدين وسنة الشريعة هو النفسع العام وصلاح الكل من الذين يجيئون بعدهم الى يوم القيامة ، ولا يحصى عددهم ونفعهم وصلاحهم ، سهل في جنب ذلك وصغر ما نال النبي من أذية المشركين (١) • وأول خصال النبوة كما يحددها اخوان الصفاء الوحي ، والانبياء من الملائكة ،

<sup>(1)</sup> رسائل اخوان الصفاء : ج ٢ ص ٣٣٢ ٠

فعليهم اظهار الدعوة في الأمة ، ثم تدوين الكتاب المنزل بالألفاظ الوجيزة ، وتبيين قراءت في الفصاحة ، ثم ايضاح تفسير معانيه ، وبلسوغ تأويله ، ووضع السنن المركبة ، ومداواة النفوس المريضة من المذاهب الفاسدة ، والآراء السخيفة ، والعادات الرديئة ، والاعمال السيئة ، والافعال القبيعة ومن واجب النبي بذل كل امكاناته لنقل هذه النفوس وتشذيبها من تلك العادات وتلك الآراء ، ومعوها عن ضمائرها بالتعرض لعيوبها ، وذلك بالرأي الرصين ، والترغيب في جزيل الثواب ليوم المآب (۱) .

ومن خصال النبوة ، في مذهب اخوان الصفاء أيضا ، اجراء السنة في الشريعة ، وايضاح المنهاج في الملة ، وتنصيل العدود والأحكام في أمور الدنيا جميعا ، ثم التزهيد في الدنيا ، وذم الراغبين فيها ، وتفصيل أحكام الخاص والعام وما بينهما من سائر طبقات الناس ، وما شاكل هذه الخصال الموجودة في الكتب المنزلة من التوراة والانجيل والقرآن وصعف الانبياء

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه : جـ ٣ ص ٤٩٤ ٠

عليهم السلام •

هذه مجمل آراء اخوان الصفاء وخلان الوفاء في الأنبياء والرسل ، وهي في مفهومها العرفاني لا تختلف عما يذهب اليه بقية المسلمين ، بصورة عامة ، والاسماعيلية بصورة خاصة ،

## البعث والقيامة:

يعتقد اخوان الصفاء وخلان الوفاء ان أشرف الملوم وأفضلها معرفة حقيقة الآخرة وأمر المعاد بعد معرفة البعث والقيامة ، لذلك خصصوا الرسالة الثامنة والثلاثون من رسائلهم للتلويح بطرف من هذا العلم عن طريق الاشارات المرموزة ، والامثال المضروبة ، لأن الاخبار عن حقيقتها كما يرون يدق عن البيان ، ويبعد عن التصور بالأفكار ، والتخيل بالأوهام ، الا لانفس زاكية ، وأرواح طاهرة ، وقلوب واعية ، وآذان سامعة • وأوجبوا على من يود الغوص في هذا العلم أن يعرف النفس والروح وحقيقتهما ، وماهيتهما وتصاريف أمرهما ، باعتبار ان ممرفة حقيقة الآخرة وأمر المعاد يأتي بعد معرفة البعث والقيامة ، وبعد معرفة النفس والروح •

ولا بد لنا من الاستماع اليهم وهم يعالجون هذه الناحية الهامة في رسالة الجامعة (١) حيث يقولون : « وعلمها هو الغرض الاقصى من رسائلنا كلها ، واليها المنتهى ، وهي الغاية القصوى ، والمنزلة المليا ، وهو الماء الممين ، والعلم اليقين ، والحق المبين ، والصراط المستقيم ، وحبل الله المتين ، واليه أشار بقوله سبحانه : « تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة » · ولما رمزنا بهذا العلم الجليل في هذه الرسالة ، ولوحنا به ، وذكرنا طرفا منه ، لم نورده بأجمعه وما وقفنا عليه ، ووصلنا بتوفيق الله وقدرته اليه ،وادخرناه لهذا المكان من هذه الرسالة الجامعة ، لنورد فيها بايضاح البيان ، وحقائق البرهان ، لما قدمناه من الشرط لها ، بتمام القول فيها ، وان ما بين يديها من الرسائل مقدمات ، تشير اليها ، وتدل عليها • فاذا وقفت أيها الأخ البار الرحيم ، أيدك الله وايانا بروح منه ، على هذا العلم ، فصنه كل الصيانة واعمل فيه بموجب العلم وحق الأمانة ، واياك والخيانة ، بدفعه الى من لا يستحقه ، ووضعه في

<sup>(</sup>۱) الرسالة المامعة : تمقيق مصطفى غالب من منشورات صــادر صفعة ( ۲۸ ــ ۲۲ ـ ۲۲ ) \*

غير موضعه ، وبذله الى من لا يرغب فيه ، ولا يطلبه فيكون خارجا من جملة العلماء ، الذين يخشون الله حق خشيته ، ويلزمون طاعته ، ويعبدونه حق عبادته ، بوضعهم الاشياء في مواضعها اللائقة بكونها فيها ، ونزولها عليها ، وما على الرسول الا البلاغ المبين ، ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم •

اعلم يا أخى أيدك الله وأيانا بروح منه ، أن هذا العلم هو الغاية ، ويمعرفته يكون الوصول الى النهاية ، اذ هو علم البدء والمساد ، والرجوع والمنقلب ، والدنيا ، والآخرة ، والنشوء والبلي والعشر والنشر ، والعقاب والثواب ، والصراط والميزان ، والجنة والنار ، والملائكة المقربين ، والشياطين وجنود ابليس اللعين ، أجمعين ، والحق والباطل ، والعالم والجاهل ، والناقص والكامل ، والفاضل والمفضول ، والفائت والعاصل ، والغائب والحاضر، والربح والغسارة، والصناعة والتجارة، والقبض والبسط ، والخفض والرفع ، والظلمة والنور ، والظل والحرور ، والليل والنهار ، وعالم السموات العلى ، وسكان الأرضين السفلى ،وكتاب الأبرار الذي في أعلى عليين ، وكتاب الفجار الذي

في سجين ، وجنبة الفردوس ، وشجرة طوبسي ، وسدرة المنتهى ، وجنة الماوى ، وجنة الخلد ،والملك الذي لا يبلي ، ومعرفة الهاوية وجهنم الثاوية ، والجعيم ، وشرب الماء الحميم ، وأكل الزقوم ، والاجسام المعرقة ، والارواح المغرقة ، والجلود المجددة ، والنفوس الممذبة ، مع العفاريت المردة ، ومالك الغضبان ، وزبائية النيران ، والعذاب المقيم، ومعرفة الايام الموصوفة ، ذات الاسماء المختلفة ، والأوصاف المؤتلفية ، في الحقيائق المتباينية في موضوعات الطرائف ، مثل الأزفة ، والحاقـة ، والطامة ، والواقعة ، والقارعة ، والصاخـة ، والساعة ، والقيامة ، ويوم البعث والنشــور ، ويعشرة ما في القبور ، وتحصيل ما في الصدور ، ويوم التناد ، ووقت المعاد ، ويوم الجزاء ، وبروز الرب لفصل القضاء ، وليلة القدر ، واقتراب الساعة ، وانشقاق القمر ، وتبديل الارض وطي السماء ، والعشر ، وتساقط الكواكب ، وتواتر المصائب، وغيبة الشمس، وحيرة النفس، ومرور الجيال كمر السحاب، وطي السماء كطي الكتب، وتفجن البحار، وغؤور ماء الميون والانهار ، والنفخ في الصور ، ونشر الصور البالية ، وحشر العظام البالية وقيام الاجساد الثاوية ، وجمع الشتات ، وقيام الاموات ، وحياة المظام والرفات ، والانتباه من طول الرقاد ليوم المعاد ، وحضور الشهدام والنبيين ، والمبلغين رسالات ربهم ٠٠٠ (١) » ٠٠٠

وبالحظ أن جماعة أخبوان الصفاء يسردون كافة الآراء والأوعاد التي جاءت في الكتب السماوية والأحاديث النبوية التي تأتي على ذكر ما ينتظر الانسان يوم العشر والحساب والبعث والقيامة ، ثم يأتون من بعدها الى أولئك الذين أنكروا أمر البعث ، والقيامة والنشر ، والحشر ، والمحاسبة ، وما تقدم ذكره من وصف ما قدموه من هذه الأمور فيقولون (٢) : د فانما أنكروها وكذبوا بها لشكوك في نفوسهم ، وحيرة في قلوبهم ، والعلة في ذلـك طلبهم حقيقة معرفتها ، وكيفيتها ، وأينيتها ، وماهيتها ، وكميتها ، قبل معرفة أنفسهم ، وحقيقة جوهرها ، وكيفية كونها مع الجسد ، ولم ربطت به وقتا ما ، ولم تفارقه وقتا آخر ، ومن أين كان مبدؤها ، والى أين يكون ممادها بمد مفارقتها

<sup>(</sup>١) الرسالة المامعة ص ( ٢٢١ ـ ٢٦٤ ) •

<sup>·(</sup>٢) المعدر نفسه من ( 270 = 271 ) •

جسدها ، وهذه المباحث علم غامض وسر لطيف ، ليس لها وصول ولا طريق الا للمهذبين بالعلوم ، والايمان ، والتصديق لقول المخبرين المبادقين عن الله عز وجل ، الذين أخذوا هذا العلم عن الملائكة وحيا والها ما بتأييد من الله عز وجل • وأما الذين لا يرضون أن يأخذوا هذا العلم تسليما ، وأيمانا ، وتصديقاً ، ويريدون براهين عقليـــة ، وحججـــا فِلسفية ، فيحتاجون أن تكون لهم نفوس زكية ، وأروام زكية ، وقلوب صافية ، وأذان واعيت ، وأخلاق طاهرة ، وأن يكونوا قد ارتاضوا بالعلوم، الموجبة لهم الوقوف على صحة هذا الأس ، وحقيقة هذا السر ، ولذلك بسطنا ما بسطناه ، وقدمنا ما القيناه من الرسائل ، المضمنة ما يجب للناظرين والمطلمين عليها ، من العلوم الرياضية التعليمية ، والجسمانية الطبيعية ، والعقليمة النفسانية ، لينتبهوا بذلك ، اذا وقفوا عليه ووصلوا بحميد السمى اليه ، من حقائق الكتب النبوية ،والتنزيلات السماوية ، وتركنا القول بالتصريح بهذا الأس ، ليكون مذكورا في هذه الرسالة ، بقيام البرهان والدلالة ، وهو وان كان واضح البرهان ، لائح البيان ، فانه لا يصل اليه ، ولا يعرف كيفية

الاطلاع عليه ، الا من كان من أهله ، ووفقه الله بعلمه ومن كان من غير أهله ، فأنه لا يعلمه ، ولا يقت عليه ، ولا يهتدي اليه • فمند ذلك يرجع بالطمن على صاحبه ، وتكفير واضعه • وينسب اليه الكفر والالحاد ، ويرميه بالبهتان والعناد ، كذلك يلمنه الله ويخزيه ، ويجعله من الذيسن «لا يؤمنون بالآخرة » ولهم الويل وسوء العذاب » •

وبعد هذه المقدمة التمهيدية راحوا يتكلمون على حقائق ما وصفوه ، وبيان ما شرحوه ، بالبيان الشافي ، والقول الكافي ، فقالوا : « اعلم يا أخي أيدك الله وايانا بروح منه ، أن لفظة البعث لفظة تدل على معنيين في هذا الامن : أحدهما بعث ايراد، وبعث اصدار بمعنى المبدأ ، والمعاد • وأما المبدأ فهو انبعاث النفس من العقل ، ثم كذلك انبعاث الأشياء بعضها من بعض ، وبدؤها من المقل ، وكلها من الله عز وجل • وبعث الابتداء هو البعث من حد القوة الى حد الفعل ، وهو ايراد الاشياء من العدم الى الوجود بالصور ، وكونها في الهيولي \* والبعث الذي هو بمعنى الاصدار والعود هو مفارقة النفس الجسد بعد اتحادها به ، وكونها معه مقارنة لما عملت ، حاملة لما كسبت ، اما الى عذاب مقيم ،

واما الى سرور ونعيم • فهذه معرفة البعث بالوجيز من القول ، الدال على المبدأ والمعاد في هذا المعنى •••

وأما تسمية هذا اليوم بالعاقة ، فانما هـو اشارة الى تحقيق علم الله الذى أخبرت به الأنبياء ، ودلت عليه الحكمام، وصدقت به العلمام المؤمنون، وكذب به الجهال والمنافقون • وأما قولة الواقعة ، فانما عنى به أن في ذلك اليوم يقع القول عليهم بالتكذيب لهم ، وفساد ما كانوا يعتقدونه مين الآراء السخيفة ، والمداهب المخالفة لقول الحق ، العادلين بزخارفهم عن طريق أهل المبدق • وأما قوله الآزفة ، عنى به أن في ذلك اليوم يكون لحوق كل نفس بما عملت ، وتحيط بها سيئتان ما كسبت، والأزوف في لغة العرب هو الرواح ، والزوال من مكان الى مكان • كما يقال أزفت الشمس للغروب، وأزف الوقت ، كذلك الآزفة رفع شيء ووضع شيء غره في موضعه ، والرواح به ، كذلك يكون الامر في ذلك اليوم ازالة المذاهب السخيفة ، والاعتقادات الرديئة ، والأهوية الضالة ، المضلة ، ونقل أهلها الى المذاب المهين ، والذل المقيم ، ولذلك قال : « اقتربت الساعة وانشق القمر » فاقتراب الساعة

هو المسارعة بمجازاة الانفس ، وانشقاق القمر زوال أمر الدنيا ، اذ كان القمر هو المتولى تدبير عالم الكون والفسماد ، وبانشقاقه تبطل هله الحركة • وأما قوله يوم التناد ، فانه في ذلك اليوم يكون النداء ، كما قال سبحانه : « ينادونهم ألم نكن معكم » ومناداة أصحاب الأعراف ، ومناداة الذين آمنوا يومئذ بعضهم لبعض بالبشرى ،والهناء، والفرح ، والسرور ، ومناداة الذين كفروا بعضهم لبعض بالويل والثبور ، وقولهم : « قد كنا في عفلة من هذا » ونداؤهم بالشهادة على أنفسهم أنهم كانوا هم الظالمين ، وأما قوله يوم النشور ، فهو يوم نشر الاعمال ، وظهورها ، ليراها الفريقان ، ويقف عليها أهل الجمع ، وذلك أن المؤمنين يعرفون أعمال الذين كفروا وتعرض عليهم ، ويقال لهم : أليس هذا بالحق؟ قالوا بلى ، فيقال لهم: أليست هذه أعمالكم فيعترفون بها ، وتحيط بهم سيئاتهم ، وتمرض أفعال المؤمنين الزكية ، وأعمالهم المرضية، على الكافرين ، فيقال لهم : ألم تكونوا تدعون الى هذا العمل بمثل هذه الاعمال ، وكنتم تستكبرون ؟ فيقولون نعم « لقد جاءت رسل ربنا بالعق » « فكذبنا وقلنا ما نزل الله من شيء » •

واعلم يا أخي أن المرض انما هو عرض أعمال العباد ، في ذلك اليوم ، بعضهم على بعض ، ليعرف كل منهم بسيماهم ، وسيماهم ، أعمالهم • والشهدام هم رؤساء المؤمنين ، وهم الأئمة المهديون والخلفاء الراشدون • وأما من توهم أن أعمال العباد تعرض على الله في ذلك اليوم ، حتى يعرفها ، ويقف عليها ويامر وينهي ، فعاشا الله ، وكيف يمرض عليه ما هو محیط به ، وغیر خفی عنه ، وانما یکون المرض على من يحتاج أن يعرف بالعرض ما يعرض عليه ، وهذه صفة لا يليق أن يوصف بها الله سبحانه ، وانما العرض في ذلك العرض عرض الأعمال على الخلق: أعمال أهل الطاعة ، وأعمال أهل المعصية ، حتى يقوم بذلك العدل عليهم منهم ، والوزن بالقسط ، فيحيط يومئذ بكل نفس ما عملت ، وهم لا يظلمون ، ويعرفون أعمالهم ، ولا يغيب عنهم شيء منها ، ولا ينكرونها ، فتكون أعمال الذين آمنوا جنات لهم ، وغرفا وقصورا ذات روائح طيبة ، ومراء حسنة ، وروح وريحان، وما لا عين رأت ، ولا أذن سمعت • وكذلك يرى الذين كفروا و أعمالهم حسرات عليهم وسأهم بخارجين من النار » وأما بعثرة القبور ، في ذلك

اليوم ، فهي ظهور ما كان ممكنا في قبره ، مغطى بستره ، فعند ذلك يبدو كل مستور • وأما تحصيل ما في الصدور ، فهو خروج ما كانت تجنه صدور المؤمنين ، وتحتوي عليــه قلوبهم ، من المعــارف العقيقية ، ولا يقدرون على اظهارها ، واقامة الحجج بها ، لما كانوا يخشونه على أنفسهم من مهانة الكافرين لهم ، وقدرتهم عليهم في دار الدنيا ، فعند ذلك يتحصل ما في صدورهم لهم ومعهم ، وتتراءى لهم في نفوسهم الزكية أنوار تسعى بين أيديهم وبايمانهم • وكذلك يحصل للذين كفروا أيضًا ما كان في صدورهم من التخيلات الفاسدة ، والأوهام الرديئة ، والاعتقادات المضلة ، التسي اطمأنت بها نفوسهم ، وسكنت اليها أرواحهم ، فتصير ظلمة على ظلمتهم ، وأوزارا على ظهورهم • وأما ليلة القدر ، فهو ما يقدر في ليلة ذلك اليوم من أمور الآخرة ، ووضع الاشياء في مواضعها • وأما انشقاق السماء ، فهو انشقاق ظواهر الأمور، بحقائق ما كان مخفيا فيها ، وتنزل به ملائكتها ، ويفرق كل أمر حكيم ، كما قال الله عز وجل : « وفي السماء رزقكم وما توعدون » ففي يسوم القيامة تنشق السماء ، وتفاض الأرزاق على أهلها

دفعة واحدة ، بعد أن كانت تنزل بها الملائكة من أبوابها بقدر معلوم ، ورزق مقسوم \* وفي يوم القيامة يكون المطاء الكلى ، وفيض الغيرات والنعم على أهلها ، والبلايا والعقوبات على مستحقها دفعة وإحدة • وأما طي السماء في ذلك اليوم كطي الكتاب، فهو ما يكون في ذلك اليوم من طي الأوامر ، والنواهي ، التي كانت في حال قيام الدنيا ، لأن القيامة لا يكون فيها أسر ولا نهى ، انما هو يوم الجزاء والمطايا ، بما كان من الاوامر والنواهي. وكذلك يقال للكتاب اذا قرىء ، وفرغ قارئه من قراءته ، وفهم ما فيه ، قد طوى ، أي زالت أحكامه ، فلا يحتاج اليه و كما بدأنا أوفى خلق نعيده » عود النشأة الأولى - وأما قوله يوم الحشر ، فأن العالم في ذلك اليوم يحشرون ، والعشر هو حشر النفوس الجزئية الى النفس الكلية • وأما غيبة الشمس ، فان ذلك يكون متقدمها على الساعة وهو من أشراطها ، وعلاماتها ، تغيب من مشرقها وتطلع من مغربها • وأما مرور الجبال كمر السحاب ، فهو مرور الرؤساء بالعلم والعكمة ، كالسحاب المار بالغيث ، والماء الذي به حياة الارض • وأما تفجير البحار ، فهو ظهور علم الرؤساء السبعة وما كان

مستورا في شرائمهم ونواميسهم ، ولذلك قيل : ان البحار السبعة ، وأن البحر السابع هو البحس الواسع المحيط • وهو مثل لخاتم الرؤساء • وأما النفخ في الصور ، فهو انبعاث الروح الطاهرة ، في الأشخاص المستعملة ، في الازمان الخالية ، لتحضر وقت يوم القيامة ، وتشاهد الافعال بالعقيقة ، وظهورها الى الفعل ، بعد أن كانت تشاهدها بالقوة • والنفخة الأولى قيام السادس بالبشارة والاعذار ، والانذار • والنفخة الثانية التي بها يكون العالم قيامها ينتظهرون ظهور السابع فالسادس أول بالقوة ، والسابع ثان بالفعل ، وبهذه النفخة أيضا يكون قيام الصور البالية ، والاجساد الثاوية ، في عالم الجهالة ، ومذهب الضلالة ، لتجازى بما كسبت • وأما حياة الاموات ، وجمع الشتات ، فهو حياة من كان مات من المؤمنين ، وعباد الله الصالحين ، بغلبة الشياطين ، وقهر الظالمين ، وجمع شتاتهم بعد التفريق ، بالقتل والتفريق والتخريق ، والرميهبالكفر ﴿ وَالْفُسُوقَ \* • • وَأَمَّا حضور الشهداء في ذلك اليوم ، فهو جمع الرسل لقيام الحجة على الذين كفرواءاذ رأواهم بأشخاصهم التي يعرفونها ، واستكبروا عليهما ، ووصلموا

بالأذية اليها ، فعند ذلك يبلس المجرمون ، أي يتحيرون ، وينقطعون عن اقامة الحجة لأنفسهم بما ينجيهم من سوء ما أحاط بهم (١) » \*

وينتقل اخوان الصفاء ، بعد هذا الاستعراض التأويلي الرمزي لماهية الاجساد والنفوس وما مصيرها بعد الموت والفناء ، وتأكيدهم بأن النفس المؤمنة العارفة يعرج بها بعد الموت الى ملكوت السموات ، فتظل تسبح حتى تقوم القيامة ، حيث تعود أجسادها اليها لتحاسب ، وأما أنفس الأشرار فبعد موت أجسادها تظل خائفة وجلة الى يسوم القيامة حيث ترد اليها أجسادها لتحاسب وتجازى • وفي عرف اخران الصفاء أن معنى القيامة مشتق من قام يقوم قياما ، والهاء فيه للمبالغة ، وهي من قيامة النفس من وقوعها في بلائها • والبعث يعني انبعاثها وانتباهها سن نوم غفلتها ، ورقدة حهالتها •

ولم يقف اخوان الصفاء في تعليلهم عند هذا الحد ، بل نراهم يذهبون الى أن بعث الاجساد من

<sup>(1)</sup> الرسالة الجامعة : ص 124 •

القبور ، وقيامها من التراب ، يكون عندما ترد اليها النفوس والأرواح التي كانت متملقة بها ، ومتى تحقق ذلك تحيا وتتحرك وتحس ، ثم تحشر وتحاسب وتجازى ، لأن غرض البعث في مفهومهم هو المجازاة والمكافأة • وعلى هذا يكون البعث والقيامة ، عبارة عن مفارقة النفس الجسد ، اعتمادا على حديث ورد على لسان الرسول (ص) يقول فيه : « من مات فقد قامت قيامته » • لذلك فهم يرون أن موت الجسد ومفادرة النفس ك القيامة الصغرى ، أو الحشر الاصغر • أما القيامة الكبرى ، والعشر الاكبر ، فهو عندما تفارق كل النفوس الجزئية الموجودة في عالم الكون والفساد أجسادها ، وتعود النفس الكلية التي كانت تنبثق منها الانفس الجزئية الى مبدعها وخالقها ، فيبطل الوجود كله ما عدا الله سيحانه وتعالى ٠

## القضاء والقدر عند اخوان الصفاء:

منذ أن تفتحت المدارك الانسانية على العياة وما فيها من غوامض وأسرار ، علوية وسفلية ومشكلة القضاء والقدر بين مد وجدر ، وأخف ورد • لم يتوصل العلماء والفلاسفة حتى عصرنا

العاضر الى ابراز صورة واضعة لهذه المشكلة الشائكة المويصة المعتدة والباحث في هذه المشكلة باعتقادي ، كغريق ابتلعه الموج من جميع نواحيه فغشاه الظلام وسد عليه بصيص النور ، فلا يلمح بريق أمل في العياة ، أو شماعا سرمديا مشرقا يتعلق بأهدابه ليخلص من الغرق والموت ولذك لا نستغرب اذا وجدنا اخوان الصفاء يولون هذه المشكلة اهتمامهم فيخوضون في غمار خضمهاالزاخر بالخفايا والاسرار في ضوء الكتب السماوية المنزلة والآراء الفلسفية العلمية التي لاحد لها ولا قرار و

ولنستمع اليهم وهم يتساءلون عن القضاء والقدر فيقولون: « فان قال قائل وما القضاء والقدر اللذان جهل هذا المتخلف عن معرفتهما ، وحاد عن معجتهما ، وما معنى هذين الاسمين ؟ فليعلم هذا القائل أن القدر هو تقدير الباري سبحانه الاشياء على الصورة التي هي بها ، أشياء خارجة من العدم الى الوجود ، مرتبة في أماكنها ، كارجة التأليف ، ونظام التركيب لا يسبق بعضها بعضا ، فالأول لا يكون متأخرا ، والمتأخر لا يكون أولا ، فقال : « انا كل شيء خلقناه بقدر » والقدر »

هو وضع الشيء في موضعه اللائق به ، وكونه في مكان يعس كونه فيه • والقضاء هو ما أوجب في العكمة من العناية بالعالم من تكليف الاستطاعة الموجودة فيهم • ومن ذلك قوله : « وقضى ربك ألا تعبدوا الا اياه » لأن ذلك جعله في قواهم وفطرهم عليه ، وكان تكليفهم لعباده ما سواه من خلقه أشد وأعظم لأنه ليس في طباعهم ولذلك عذبهم لما عدلوا عما في طباعهم ، وما هو مجبول في أصل فطرتهم الى تكليف ما ليس في طبعهم ، ولذلك وجب العد على من عدل عما هيء له الى تكليف عالم مهيأ له ، ومن ذلك برجم الزانى اذا زنى لأن الشهوة التي ينالها من امرأة غيره وحليلة سواه قد كان ينالها ممسن عنده ، ويستغنى عن الخروج في ظلمة الليــل ، وتسلق العيطان ، والهتكة والفضيعة ، ثم الرجم بعد ذلك ، والموت الذي هو أشد الاشياء ، وخسارة الدنيا والآخرة ، فقد بان بهذا البرهان أن القضاء هو ما قضاه الله في سابق علمه لأنه لا يكلف خلقه الا ما يجمله في وسعهم وطاقتهم فقال : « لا يكلف الله نفسا الا وسعها ، فمتى تكلفوا في غير ما في طباعهم عما نهاهم عنه عذبهم ، لأنهم قد خرجوا من قضائه وحكمه ، وعدلوا عن وصيته فقال :

« وقضى ربك ألا تعبدوا الا اياه » فلما عبدوه رضى عنهم بما جمله فيهم اذ كان هو الجاعل ذلك فيهم ، وهو الغير الكلى والجود الملوي ، والغبر الكلى لا يصنع الا الخير ، ولا يجود الممروف بالجود الا بالجود ، وهو القضاء الحق • فلما عبدوا غيره خرجوا من قضائمه ، فعذبهم ليردهم الى خيره ، فوعدهم ومناهم (١) بلزوم طاعته ، وانها توصلهم الى جنته ، وتجذبهم الى دار كرامته ، وان الخروج من قضائه هو معصيته ، وبه يستوجبون سخطه وعقوبته ، وكان المثل في ذلك كمثل رجل اتخـــذ مكانا نزها في رأس جبل جعل في أعلى قبته بستانا حسنا ، فيه أشجار مثمرة ، وأزهار نيرة ، وفواكه طیبة ، وماء طیب ، وجواری ، وغلمان ، وأطیار حسان ، وجمع فيه أنواع الطيبات ومجامع اللذات، وأسفل ذلك الجبل هاوية مظلمة ، ووحوش مفترسة، ومياه كدرة ، وغيلان وحشة ، ثم قضى أن يسكن ذلك الموضع الطيب المرفوع النير قوم مسن عبيده وخاصته ، وانهم ما داموا فيه طائمين لأمره كان أصلح لهم وأطيب لعيشهم ، وأدوم لسلامتهم ، فإن أحدا منهم ان خالف أمره وارتكب نهيه وسام نعمته،

<sup>(</sup>١) الرسالة المامعة : ص ( ٤٦ ــ ٤٧ ) •

وبطر رحمته ، هوى في ذلك الموضع الوعر بأختيار منه ، أليس واجب في الحكمة أن يدعه في مكانه ، ويزيده من هوانه ، كذلك من آثر عبادة الأصنام والأوثان والنيران على عبادة الرحمن ، وخالف الأنبياء والمرسلين ، وأطاع الشياطين ، أليس من فعل ذلك قد خرج من قضاء الله سبحانه وصار في قضاء نفسه ، وآثر شهواته ، فكان مستوجبا للعقوبة من ربه •

فبالبرهان الصادق قد بان ما القضاء والقدر ، والرد على أهل الجبر القائلين بأن أصل الشر من صاحب الغير ، وأنه يريد أن يكون الشر شرا كما أراد أن يكون الخرر خرا ، فيقال لهم : فبأيهما بدأ، والى أيهما دعا ، وعن أيهما نهى ؟ فلا بد لهم أن يقولوا بالخرر ، فإن قالوا ذلك فقد أوجبوا له أنه غير مريد الشر ، لاهماله الدعاء اليه والحث عليه ، فبالبرهان الصادق بطل قولهم واندحضت حجتهم • فان قالت الثنوية : ان الغير والشر فعلان متضادان غير متفقين وان لهما خالقين متضادين ، غير متفقين، فليملم هؤلاء المتخلفون عن اتباع الحق بالبرهان الصادق ان فاعل الغير خير كله وان فاعل الشر شر كله ، وان من الغير ابطال الشر • وان الشر يبرر

بما ينتقل طبعه ويكون خيرا متناهيا في الغيرية حتى لا يبقى للشر أثر عنده البتة ، وينتقل طبعه عنه ، وأيضا فإن الخير يدعو الى البقاء ، والشر يدعو الى الفناء ، ولما كان البقاء من صفات الأزل القديم ، والفناء من صفات المدم المتلاشي وجب أن يكون صاحب البقاء رب صاحب الفناء ، ومتقدم الوجود عليه فوجبت له الوحدانية ، وزالت الثنوية ، وصار الثاني تابعا له ، ولذلك قيل ان الشر لا أصل له في الابداع من جهة المبدع سبحانه ، وان القضاء والقدر ليسا بشر ، وان المخلوق ليس معانا على فعل الشر ٠٠٠ » .

ويعتقد اخوان الصفاء وخلان الوفاء ان مسن شرائط الايمان وخصال المؤمنين ، للدلالة على قوة ايمانهم ، الرضاء بالقضاء والقدر ، وتقبل مسايعت للنفس الانسانية من المقادير برحابة صدر باعتبار جريان المقادير من موجبات أحكام النجوم ، والقضاء ، بعرفهم ، هو علم الله السابق بساتوجبه أحكام النجوم \* « \* \* \* ويقال ان الرضا بالقضاء هو أقل أعمال بني آدم التي تصمد الى السماء ، وهدو أشرف شرائط الايمان وأفضل خصال المؤمنين \* وقد قال الله تعالى : « لقد رضي

الله عن المؤمنين » • وقال : « رضي الله عنهم ورضوا عنه (۱) » • ثم يتمرضون لأولئك المارفون بحرمة الناموس من الانبياء والحكماء والمؤمنون الذين رضوا بالمقادير وصبروا عليها مثل سقراط الحكيم وهابيل أحد أبناء آدم عندما قال له أخوه قابيل : لأقتلنك ! قال له هابيل : « لمن بسطت الي يدك لتقتلني ما أنا بباسط يدي اليك لأقتلك ، اني أخاف الله » الى قوله : « أن تبوء باثمي واثمك » • فرضي بقضاء الله الذي هو علمه السابق بالكائنات قبل كونها ، فانقاد للمقادير التي هي موجبات أحكام النجوم طيبة بها نفسه •

وبعد أن يقدموا الأمثلة العديدة على الرضا والقبول بما قدره الباري سبحانه وتعالى يقولون : « واعلم يا أخي أن هده النفوس ، التي تقدم وصفها ، انما صارت راضية بقضاء الله ، الذي هو علمه السابق في خلقه ، وصبرت بما جرت عليها المقادير المرة التي هي موجبات النجوم ، لما ترجو من الخيرات في المنقلب ، وما تنال من السعادة والروح والراحة بعد المفارقة ، وما يقصر الوصف

<sup>(</sup>١) رساكل الصفاء : مِ عُ مِن ٧٣ -

وليس على المؤمن اذا تعرض للبلوى والشدة ، الا التذرع بالصبر ، والرضاء بقبول قضاء الله ، وحكمه الذي لا يرد حامدا شاكرا محسنا الظن به ، طالبا رحمته وعفوه وغفرانه ، مستسلما لأحكامه ، واضعا نصب عينيه قوله تعالى : « الذين اذا آصابتهم مصيبة قالوا أن لله وأنا اليه راجعون » أصابتهم مصيبة قالوا أن لله وأنا اليه راجعون » وأما الكافر فيكون سيء الظن بالله ، قلق النفس ، جزعا من الشدائد ، ساخطا على المقادير ، ذاما لأسبابه ، آيسا من روح الله ، قنوطا من رحمته ، كما ذكر الله : « ومن الناس من يعبد الله على حرف فان أصابه خير اطمأن به » •

# الجنة والنار عند اخوان الصفاء:

يعتبر اخوان الصغاء ان من يعتقد بأن الله الرحيم الرؤوف العنان يعذب الكفار والعصاة في خندق من النار غيظا عليهم وحنقا ، وكلما احترقت أجسادهم وصارت فعما رمادا ، عادت فيها الرطوبة والدم لتحرق مرة ثانية • فهذه الاعتقادات حسب رأيهم ، تؤلم أصحابها ، وتجملهم يسيئون الظن برحمة الله وحنائه • وينفون أن يكون هناك شياطين على رأسهم ابليس ، خلقهم الله ليسلطهم شياطين على رأسهم ابليس ، خلقهم الله ليسلطهم

على عباده ، (١) يناصبونهم العداء والبغضاء ، ويقعلون ما يريدون ، واتما هو الانسان ، اذا بلغ أشده ، وعقل الأمور ، وفهم وصايا الله ووعده ، فأهمل أمر الدين ولم يتمظ ، وانصرف الى شهواته وملذاته ، وساءت سيرته وأعماله ، كانت نفســه شيطانية بالقوة • فاذا فارقت جسدها عند الموت صارت شيطانة بالفعل ، وذلك انها سلبت بموتها الحواس الخمس التي كانت تتناول بها ملذاتها الجسمانية ، فصارت ممنوعة عنها ، بعد ما اعتادتها في الماضي من عمرها ، فلا هي تستطيع الرجوع اليها ولا هي تبلغ النعيم لتستغنى عنها ، فيكون عذابها في شوقها الى شهواتها الجرمانية ، وتبقيى هائمة في الجو دون فلك القمر ، وتطرح بها أمواج الطبيعة في بحر الهيولي الى كل فج عميق ، وهمى مشتعلة بنبران شهواتها ، وتكون معذبة بذاتها من وزر سيئاتها وسوء عاداتها الى يوم القيامة الكبرى • فهذه هي جهنم الكفار والأشرار والفساق والكفار •

ومن الآراء الفاسدة كما يرى اخوان الصفاء من يعتقد بأن أهل الجنة أجسادهم لحمية ، وأجسامهم

<sup>(5)</sup> رسائل القوان الصفاء : ب ٣ من ٥٣٨ •

طبيعية مثل أجساد أبناء الدنيا ، قابلة للتفيير والاستحالة ، متمرضة للآفات • فاذا تأمل ما وصف الله تعالى في صفات أهل الجنة ، لا يمسهم فيها نصب ، ولا يدوقون فيها الموت ألا الموتة الأولى ، وأنهم خالدون ، وما شاكل هذه الاوصاف المذكورة في القرآن ، التسي لا تليق بالأجساد اللحمية والأجسام الطبيعية •

ويرى اخوان الصفاء ان جهنم هي عالم الكون والفساد الذي هو دون فلك القمر ، وأن الجنة هم عالم الارواح وسعة السموات ، وأن أهل جهنم هي النفوس المتعلقة بأجساد العيوانات التي تنالها الآلام والاوجاع دون سائس الموجودات التسي في العالم • وأن أهل الجنة هي النفوس الملكية التي في عالم الافلاك وسعة السموات في روح وريحان ، البريئة من الاوجاع والآلام • والدليل على ذلك قوله تعالى : « انطلقوا الى ظل ذي ثلاث شعب » • اشارة الى النفوس المتعدة بالأجسام ذات الطول والمرض والعمق التي دون فلك القمر • وذلك أن تلك النفوس لما جنت هناك الجناية التي ذكرت في قصة آدم ، عليه السلام : « وقيل اهبطوا منها جميما بمضكم لبعض عدو ولكم في الارض مستقر ومتاع الى حين » • وقال : « فيها تحيون ، يعني في الارض ، وفيها تموتون ، ومنها تخرجون عند النفخ في الصور » • وانما قيل ان جهنم هي سبع طبقات ، لأن الاجسام التي دون فلك القمر سبمة أنواع : أربعة منها هي الأمهات المستحيلات التي هي الاركان الاربعة وهي : النار ، والهواء ، والماء ، والارض ، وثلاثة هي : المولدات الكائنات الفاسدات التي هي : المعادن والنبات والحيوان •

ويعتقد اخوان الصفاء أن تلك النفوس لما أخرجت من الجنة عالم الأفلاك ، أهبطت الى الارض عالم الكون والفساد الذي دون فلك القمر ، وهي ساكنة في عمق هذه الاجساد ، وغريقة في بحسر الهيولي القابل للكون والفساد ، وغائصة في هياكل هذه المتولدات منقطعة فيها قال تعالى : « وقطعناهم في الارض أمما منهم الصالحون ومنهم دون ذلك » • وقال : ﴿ وَمَا مِنْ دَائِةٌ فِي الأَرْضُ وَلَا طَائِرٌ يُطِّيرٍ بجناحيه الا أمم أمثالكم » • ثم يشيرون الى أنه قال بأن لها سبعة أبواب لكل باب منها جزء مقسوم ، لأن كل ما يجري في عالم الكون والفساد فبدلائسل هذه السبعة السيارة ، وانعا قال عليها تسعة عشر، لأن دلائلها لا تظهر في عالم الكون والفساد الا

بمسرها في هذه البروج الاثنى عشر ، فجملتها تكون تسعة عشر ، وهي التي بهما يكون تقلب أحوال الدنيا وما تقتضيه موجبات أحكامها في مواليد هذه الاجساد ، وما يدل عليها مما يصيبهم من الآلام والاوجاع ، والاسقام والامسراض ، والاحزان من الجوع والمطش ، والحر والبسرد ، والفقر والغنى ، والذل والعبوديــة ، والغمــوم والهموم ، ونوائب الحدثان ، وعداوة الاقران ، وحسد الجهران ، وجهور السلطان ، ووساوس الشيطان ، ونكبات الزمان ، ومصائب الاخوان ، وخوف الموت ، ووعيد ما بعد الموت المذكـور في القرآن ، وما شاكل هذه المصائب التي لا يعصى عددها التي هي النفوس المرهونة بها ما دامت مع هذه الاجساد -

ومن الآراء الفاسدة ، حسب رأي جماعة اخوان الصفاء من يرى أن رب العالمين الفقور الرحيم ، الودود البار ، المحسن العنان المنان الجواد الكريم الجميل ، يأمر الملائكة بأن يأخذوا الكفار والمصاة ويرموا بهم في خندق من النار ، وكلما احترقت جلودهم ، وصاروا فحما ورمادا ، أعاد فيها

الرطوبة (١) والعياة ليذوقوا العداب • ومثل من يمتقد أنه يباشر في الجنة مع الأبكار ويلتذ منها ويزيل البكارة ، ثم تعود البكارة • ومثل من يرى أنه يشرب الشراب في الجنة ويكون باريه ساقيه ٠ ومثل من يعتقد أنه يتمنى في الجنة الطيور المشوية الحاصلة عنده ، فيتحصل بعد تمنيه في الحال ، ثم يأكل منها حتى الشبع ، ثم بعد ذلك تطير الطيور كما تطبر في حال الحياة • ومثل من يعتقــد أن الانسان اذا مات بطلت نفسه ووجودها • ومثل من لا يرجو الجنة الا بعد خراب السموات وطيها كطي السجل للكتب • ومثل من يعتقد ان الكواكب تتناثر وتتساقط في القيامة • ومثل من يرى ان أعمال الانسان تجعل في كفتين من كفتي الميزان -ومثل من يعتقد سؤال منكر ونكبر في القبر من جسد الميت • ومثل من يعتقد ويرى أن في الجعيم تنانين وثعابين وأفاعي يأكلون الفساق ، ويصبرون أحياء بعد ذلك ، وما شاكل هذه من الاعتقادات المؤلمة لنفوس معتقديها • مع أن جميع ما نطق به الأنبياء عليهم السلام ، من صفة الجنة و نميم أهلها وعداب النار والمقاب وأحوال القيامة كلها حق وصدق

<sup>(</sup>١) رسائل اغوان المنقاء : ج ٣ من ٢٥ ، ٧٢ ،

لا مرية فيها ، ولكن ليس الامر كما يمتقد هؤلاء الظلمة الكفرة ، بل أمر وراء ذلك لا يعلمه الا الله والراسخون في العلم •

وعلى ضوء ما جاء في أقوال اخوان الصفاء حول الجنة والنار ، يمكننا أن نستنتج أن هذه الجماعة العقلانية ترى ان ما ورد في الكتب المنزلة ، وما جاء على لسان الانبياء والرسل قول صدق لا شك فيه ، ولكن النفوس المتجسدة المؤمنة الخرة تكون ملائكة بالقوة ، فاذا أصاب تلك الاجساد المهوت وفارقت تلك النفوس أجسادها كانت ملائكة بالفمل وهذا حسب اعتقادهم يعنى الجنة • أما النفس المتجسدة الشريرة فهي شياطين بالقوة ، فاذا فارقت أجسادها كانت شياطين بالفعل • فهـذه النفوس الشيطانية بالفمسل هي التمي توسوس للنفوس الشيطانية بالقوة ، لتخرجها الى الفعل ، وشياطين الجن برأيهم واعتمادهم على قوله تعالى: « شياطين الانس والجن يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غرورا » • هي النفوس المتجسدة الشريرة أنست بالأجساد ، وشياطين الجن هي النفوس المفارقة للاجسام المعتجبة عن الابصار •

ولا بد لنا ما دمنا نبحث حول أراء اخبوان

الصفاء في الجنة والنار من الاتيان على ذكر سا ورد في الرسالة الجامعة حول هذا الموضوع المتعلق بمعرفة الياب الذي منه الدخول ألى جهنم الكبرى ذات العذاب، حيث يقولون (١): « اعلم يا أخى أيدك الله وايانا بروح منه ، أن بالوقوف على هذا الفصل ، من هذه الرسالة ، تكون معرفتك بجهنم ، وهو الغرض الاقصى والدرجة العليا في معرفة اللذات والآلام ، ومعرفة أهل النار ، وصفة جهنم ، وكيف تكون صورة أهلها فيها ، وهي من أعظم الاسرار قدرا وأكبرها فغرا ، فصنه واحتفظ به ، ولا تلقه الا الى أهله ، ونريب أن نكتبها بالترجمة التي عرفناك بها ، والقيناها اليك ، في الصحيفة المفرد سرها ، وكيفية الاطلاع عليها ، لتفوز أن شاء الله تعالى • أعلم يا أخى أيدك الله وايانا بروح منه ، أن النار التي قال الله سبحانه فيها و النار يعرضون عليها غدو وعشيا » • وقال : « وان منكم الا واردها كان على ربك حتما مقضيا · ثم ننجى الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جثيا ، هي عالم الكون والفساد ، وكل النفوسالجزئية تردها، فمن تذكر بما ألقى اليه من العكمة في أمسره ،

<sup>(</sup>١) الرسالة الجامعة : ص ١٣٢ - ٢١٧

وكيفية انبعاثه ، وهبوطه ، ووروده الى هذا العالم، نجا وفاز ، وفارقها ، وتخلص منها ، وبان عنها الى دار الكرامة ، ومحل النعمة ، ومن غفل عن ذلك بقى جائيا • والجثو هو الالتصاق بالأرض علم, الركبتين ، وهو الاخلاد الى الارض والمحبة لها ، وبذلك يكون دوامه فيها بالتشوق والبلي • فأما كيفية صورة أهل النار الكبرى التي هي جهنه العداب الأليم والذل المقيم ، فهي أن النفوس العاصية المنكرة لباريها المتخلفة عن الطاعبة ، المنقطعة عن الطرف الأعلى ، المتكبرة على الانبياء بملم ويقين ، كما قال : « وجعدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلما وعلوا » فانهم اذا حل الموت بهم ونزلت الملائكة الغلاظ الشداد اليهم ، وهي روحانيات زحل والمريخ ، الى الاشخاص التي هي مستولية على مواليدها ، مخصوصة بنفوسها ،وهي البرزخ المظلم ، وهي أول طبقة جهنم ويتسولي عدابها الملائكة المنبثة بأمر الله في الدنيا بالمداب الأليم للانفس المستخرجة من الصور الانسانيسة بكمال المعصية والجعود ، والانكار ، ولا تزال تلك الروحانيات تتبع لها تارة بعد تارة بأنواع العذاب، من القتل ، والذبح ، والموت ، الى أن تستكمل

السلوك في السلسلة التي ذكرها الله تعالى بقوله وأمره للملائكة : « خذوه فغلوه • ثم الجعيم صلوه -ثم في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا فاسلكوه • انه كان لا يؤمن بالله العظيم » فاذا بلغت الانفس الماصية آخر أذرع السلسلة المعدة لعدابها ،غاصت بها ملائكة العذاب ، وزجرها مالك الغضبان ، فاتحدث بها لطائف العذاب ، وأغدرت بها وصارت ظلمة ببجردها ، تتراءى لها في ذاتها ، كلما لحظت نفسها أشخاص السلسلة التي سلكت فيها ، وحلت بها أمواج جهنم ، مرة ترفعها الى وهج الأثير ، ومرة تهبط بها الى برد الزمهرير ، والشياطين تهوي معها، والملائكة ترجمها بشهب العذاب ، وترميها دحورا من كل جانب ، ولا يزال ذلك دأبها ما دامت السموات والارض ، فهي موكلة بها أعمالها السيئة التى اكتسبتها مدة صحبتها للاجسام في أيام الحياة الدنيا فهذه ممرقة جهنم وصورة أهلها اذا حلوا بها ونزلوا بساحتها نجاك الله أيها الأخ وايانا ممن عدابها • وجميع اخواننا بمنه ولطفه » •

وينتقل اخوان الصفاء في نهايسة المطساف الى وصف النفوس الطائعة والباب الذي تدخل منه الى الجنة التى هى برأيهم الروح والريحان ، وهسو

الباب الذي موكل به وعليه رضوان خازن الجنان ٠ فيقولون : د واعلم يا أخي أن النفس الطائمة اذا أكملت طاعتها ، وبلغت نهايتها وانتهت الى غايتها في الصورة الانسانية ، واستحقت بأعمالها الزكية ، وما كسبته من أفعالها صورة ملكية ، والنقلة الى رتبة سماوية ، ونزل الموت بساحتها ، نزلت اليها الملائكة الطيبون بالرآفة والرحمة ، وهي روحانيات الزهرة ، وروحانيات المشترى ، بالرأفة ،والرحمة، والشفقة ، فتلقتها ، وقبلتها بالروح والريحان ، كما تقبل القوابل والدايات لأولاد الملوك بمفاخر أمور الدنيا ، وطيبات روائحها ، ومناديل السندس والاستيراق ، والفرح والبهجة ، والسرور ،وحسن المنقلب في المآل • ثم بعد ذلك اذا كان يوم القيامة، وبلوغ النهاية ، عرجت بها الملائكة الى الجنان والنعيم المقيم والملك الدائم ، ولا يذوقون فيهـا السموم •

### الافادة والتعليم عند اخوان الصاناء:

جماعة اخوان الصفاء ينظرون للمفيد والمعلم والأستاذ نظرة خاصة تجسد كل معاني التعظيم

والتبجيل والاحترام ، كون الاستاذ حسب رأيهم المملم الحكيم المارف الذي يستطيع أن ينقل النفس الانسانية ، من حد القيام بالقوة الى حد القيام بالفعل ، بما يبذره في هذه النفس المستفيدة من العكم والممارف الحقانية ، فتتخلق بأخلاقه الجميلة وآدابه الصعيعة • باعتبار أن النفس الطالبة الافادة والتعليم تتشبه بمعلمها وأستاذها اللذي يفيض عليها الخيرات والفضائل، طمعا في اصلاحها، وحرصا في تعليمها ، ورغبة في تأديبها ، وتصفية عنصرها ، وتهذيب جوهرها • فاذا فرغ المعلم من تعليم المستفاد وتثقيفه ، أقبل عند ذلك على عبادة ربه ، وطلب الانفراد والخلوات لمناجاة باريب ، وتمنى اللحوق بأسلافه وأقاربه ، والدخول في زمرة الملائكة

ويرى اخوان الصفاء أن أصحاب هذه المناقب والصفات هم الانبياء والعكماء والقدماء الربانيين النين يدرعون الحكمة العرفانية في النفوس الانسانية المستجيبة لما فيه سمادتها وخلودها في عالم الأرواح الحقاني • ولم يغفل اخوان الصفاء أن ينوهرا بواجبات الحكماء نحو تلامدتهم من

المستفيدين من علومهم فقالوا (١) : « وجب على الحكماء ، اذا أرادوا فتح باب العكمة للمتعلمين ، وكشف الاسرار للمريدين ، أن يروضوهم أولا ، ويهذبوا نفوسهم بالتأديب ، كيما تصفو وتتطهر أخلاقهم ٠٠٠٠ والحكمة كالمروس تريد لها مجلسا خاليا فانها من كنوز الآخرة • • والعكيم اذا لـم يفعل ما هو واجب في الحكمة من رياضة المتعلمين قبل أن يكشف لهم أسرار الحكمة ، فيكون مثله في ذلك كمثل صاحب ملك أذن لقوم بله بالدخول على الملك من غير تأديب ولا ترتيب ، فانه يستحيق العقربة عليه أن فعل ذلك ، فأذا هو فعل ما قد يجب من تأديبهم ثم لم يفعلوا هم ولا قبلوا منه ، فقد برىء العكيم من اللوم ، ولزمهم الذنب » \*

ويعتبر اخوان الصفاء ان من أعظم السعادات وأثمنها أن يتفق للمتعلم معلم رشيد عالم ، عارف يحقائق الامور والاشياء ، مؤمن بيوم الحساب ، عالم بأحكام الدين ، بصير بأمور الآخرة ، خبي بأحوال المعاد ، مرشد له اليها \* ومن أنحس المناحس حسب رأيهم أن يكون بعكس ذلك \* « واعلم ان

<sup>(1)</sup> رسائل اغوان الصفاء : جـ ٤ هن ١٣ -

المعلم والاستاذ أب لنفسك وسبب لنشوئها وعلة حياتها ، كما ان والدك أب لجسدك ، وكان سببا لوجوده ، وذلك أن والدك أعطاك صورة جسدانية ، ومعلمك أعطاك صورة روحانية ، وذلك أن المعلم يغذي نفسك بالعلوم ويربيها بالمعارف ، ويهديها طريق النعيم واللذة والسرور والابدية والراحة السرمدية ، كما أن أباك كان سببا لكون جسدك في دار الدنيا ومربيك ومرشدك الى طلب المعاش فيها التي هي دار الفناء والتغيير والسيلان ساعة بساعة ، فسل يا اخي ربك أن يوفق لك معلما رشيدا هاديا سديدا ، واشكر الله على نعمائه السابغة » \*

ولا بد من الاتيان على ما قاله اخوان الصفاء حول أولئك الذين يدعون العلم ويتدالسون بأهل الدين ، فهؤلاء حسب رأيهم (١) : « لا الفلسفة يعرفونها ، ويدعون مع هذا معرفة حقائق الاشياء ، ويتماطون النظر في خفيات الامور الغامضة البعيدة ، وهم لا يعرفون أنفسهم التي هي أقرب الاشياء اليهم ، ولا يعيزون الأمور الجلية ، ولا يتفكرون في الموجودات الظاهرة

<sup>(1)</sup> رسائل اغوان الصفاء : جـ ٤ ص ٥١ •

المدركة بالعواس المشهورة في المقول ، ثم بنظرون في الطفرة والقلفة والجزء المدي لا يتجزأ وساشاكلها من المسائل في الامور المتوهمة التي لا حقيقة لها في الهيولى ، وهم شاكون في الاشياء الظاهرة الجلية ، ويدعون فيها المحالات بالمكابرة في الكلام والعجاج في الجدل ، مثل دعواهم ان قطر المربع مساو لأخد أضلاعه ، وان النار لا تعرق ، وان شماع البصر جسم يبلغ في طرفه المين الى فلك شماع البصر جسم يبلغ في طرفه المين الى فلك ذلك من الزور والبهتان • فاحذرهم يا أخي فانهم الدجالون الذلقو الألسن ، المميان القلوب،الشاكون في العقائق ، الضالون عن الصواب » •

وهؤلاء العلماء الذين ينهجون هذا المنهج كما يقول اخوان الصفاء هم محنة على العلم والعلماء ، كذابون على الانبياء ، ينتحلون ولا يتحققون ، ويتكلمون فيما لا يحسنون، وما هم الاكما وصفهم رب العالمين : « بل أنتم قوم خصمون » ، يهيمون في أودية ما يتوهمون ويقولون ما لا يفعلون ولا يعلمون \*

وهذه الفئة الضالة المضللة ممن يدعون العلم

والمعرفة ينصح اخوان الصفاء بضرورة الابتعاد عنهم باعتبارهم عميان القلوب ، ضالون في اظهار الحقائق ، ومعرفة الدقائق ، أما من يتفق له معلم ذكي ، جيد الطبع ، حسن الخلق ، صافي الذهن ، محب للعلم ، طالب للحق ، غير متعصب لرأي من الآراء ، ولا مذهب من المذاهب ، فهناك السعادة القصوى ، والغاية السامية ،

وفي رسائل اخوان الصفاء الكثير من الارشادات والمرموز للاساتذة والعلماء والمؤدبين والمفيدين ، الذين يعتبرونهم سببا لتنشئة النفوس وعلمة لحياتها • لأنهم يغذون النفوس بالعلوم ، ويربونها بالمعارف ، ويهدونها الى طريق السعادة الابدية ، والراحة السرمدية •

### اخوان الصفاء والامامة:

اخوان الصفاء وخلان الوفاء ، كغيرهم مسن الشيعة ، يعتبرون الامامة المحور الاساسي الني تدور عليه كافة العقائد • ولكنهم لا يصرحون بهذا المعتقد علانية ، بل يرمزون ويشيرون اليه مسن طرف خفي ، لا يخفى على الباحث المتعمق بدراسة

#### المعتقدات الباطنية منذ وجودها ٠

وبالرغم من أن جماعة اخران الصفاء يرون في رسائلهم ان الامامة هي من احدى أمهات مسائل الغلاف بين العلماء ، قد تاه فيها الخائضون الى حجيج شتى ، وأكثروا فيها القيل والقال ، وبدت بين الخائضين فيها العداوة والبغضاء ، وجرت بين طالبيها الحروب والقتال ، وأبيحت بسببها الاموال والدماء ، لا تزال باقية الى يومنا هذا لم تنفصل ، بل كل يوم يزداد الخائضون المختلفون فيها خلافا على خلاف ، وتتشعب فيها ومنها آراء ومداهب ، حتى لا يكاد يحصى عددها الا الله • نلاحظ من الناحية الرمزية الباطنية أنهم يعتبرون الامسام صورة الصور ، وانه خليفة الله في أرضه ، متحكما على حيواناتها ونباتاتها ومعادنها ، حكم الارباب على خولها ، اذ سجدوا لها بجملتها ، والامامة صورة واحدة ، وان كانت أشخاصها كثيرة •والعقل باعتقادهم هو خليفة الله الباطن ، فمن سلط على خلافة الله عدوه دمره الله وذهب عقله يدخول عدوه عليه ، واذا ذهب المقل ، ذهب الدين والعلم، والمروءة ، والحياء ، والرقابة على العباد في عالم الكون والفساد • والعقل جعله الله تعالى رئيسا

على الفضلاء من خلقه ، الذين هم تعت الامسر والنهي ، ليجمع شملهم ، ويحفظ نظام أمرهم ، ويراعي تصرف أحوالهم ، لذلك يقولون (١) : « فقد رضينا بالرئيس على جماعة اخواننا ، والعكم بيننا ، المقل ٠٠ » •

من هذه الافكار يتبين لنا ان اخوان الصفاء لهم آراء ظاهرة في الامامة تنسجم مع ما يذهب اليه بقية الشيعة ، ولكن من الناحية الباطنية ينظرون الى الامام نظرة خاصة ، هي نفس نظرة الإسماعيلية بصورة خاصة الى الامام ، والباطنية بصورة عامة ٠٠٠ وأفردوا في الرسالة الثانية والاربعون مين رسائلهم ، فعلا تحدثوا فيه حول اختلاف العلماء في الامامة ، فقالوا : « اعلم أن الأمة كلها تقول انه لا بد من امام يكون خليفة لنبيها في أمته بعد وفاته : وذلك لأسباب شتى وخصال عدة : أحدها أن يحفظ الامام الشريعة على الأمة ، ويحيى السنة في الملة ، والأمر بالمعروف ، والنهى عن المنكر ، وتكون الأمة تصدر عن رأيه (٢) • وقوم آخرون

<sup>(</sup>١) رسائل اغوان الصفاء : ۾ ٤ ص ١٣٧ ٠

<sup>(</sup>٢) المصدر تقمية : جـ ٧ من ١٩٣٠ -

يكونون خلفاء في سائر البلدان للمسلمين بالنيابة عنه في جباية الخراج ، وأخذ الاعشار والجزية ، وتفريقها على الجند والحاشية ، ليحفظ بهم ثغور المسلمين ، ويحفظ العلرقات من اللموصوالقطاع، فيمنع الظالم ، ويردع القري عن الضعيف المطلوم، وينصف ويعول بين الناس فيما يتعاملون به ، وما شاكل هذه الخصال التي لا بد للمسلمين من قيم بها في ظاهر أمور دنياهم \*

ولا بد لفتهاء المسلمين وعلماؤهم أن يرجعوا اليه عند مشكلاتهم في أسر الدين ، وعند مسائل المخلاف ، فيحكم هو بينهم فيما هم يختلفون من المحكومة في الفقه والاحكام والحدود والقصاص والصلوات والجمعات والاعياد ، والحج ، والغزو ، وتولية القضاة والمحدول ، وفتهوى الفقهاء ، ويصدرون كلهم عن رأيه وتدبيره ، وأسره ونهيه ، فهذا هو الاصل المتفق بينهم في حاجتهم الى الامام و

والناس كما يرى اخوان الصفاء مختلفون على رأيين ومذهبين في من ينبغي أن يكون الامام ،قمنهم من يرى ويعتقد أنه لا ينبغي الا أن يكون أقضلهم كلهم بعد نبيها ، وأقربهم اليه نسبة ، ويكون قد

نص علیه ، ومنهم من یری بخلاف ذلك -

ويلاحظ أن اخوان الصفاء بعدد أن يعددوا خصال عديدة ، أوجبوا توفرها بأصحاب الرسالات من الانبياء ، كاجراء السنة في الشريعة ، وايضاح المنهاج في الملة ، وتبيين العلال والحرام ، وتفصيل الحدود والاحكام في أمور الدنيا جميما ، وما شاكل هذه المناقب والمسفات المعروفة بين أهل العلم ، الموجود وصفها في الكتـب المنزلة مـن التوراة ، والانجيل ، والقرآن ، وصحف الانبياء • يلتفتون الى خصال الملك ، فيذهبون الى أن أولها أخذ البيعة على الاتباع المستجيبين ، وترتيب الخاص والعام مراتبهم ، وجباية الخراج والعشر والجزية سن الملة ، وقبول الصلح والمهادنة من الملوك والرؤساء، من الامور المستحبة « ثم اعلم أنه ربما تجتمع هذه الغصال في شخص واحد من البشر ، في وقت من الرمان ، فيكون هو النبي المبعوث وهو الملك ، وربما تكون في شخصين اثنين : أحدهما النبسي المبعوث الى تلك الأمة ، والآخر المسلط عليهم •

واعلم أنه لا قوام لأحدهم الا بالآخر ، كما قال ملك الفرس أردشيز في وصيته : أن الملك والدين اخوان توآمان لا قوام لأحدهما الا بالآخر ، وذلك أن الدين اس الملك والملك حارسه ، مما لا اس له مهدوم ، وما لا حافظ له ضائع ، ولا بد للملك من أس ، ولا بد للملك من حارس -

هذه مجمل آراء اخوان الصفاء في الامامة من الناحية الطاهرة ، أو بالأحرى ، كما يقول به عامة المسلمين ، ولكن الى جانب هذه الآراء لهم أراء باطنية تتملق بالرموز والاشارات التي تعطىالامامة صغة قدسية روحانية عالية ، فهم يعتبرون الامام بمنزلة المقل الفعال ، أو الموجود الاول ، وذلك في حالة عدم وجود الناطق ( النبي ) لأنه يحل محله في رتبته ، وفي حال وجود النبي يحمل الاسام ، باعتباره صاحب التأويل ، مرتبة النفس الكلية ، أو المنبعث الاول • وهو في عالم الدين ، أو عالم الصنعة النبوية ، الرئيس الروحي الاعلى ، الذي يمتبر وجوده ضروريا ، في كل عصر وزمان ،ليكون حجة الله في أرضه • والضامن لعباده التسرمد والخلود ، لما يبين لهم من الاصول والاحكام ،والحلال والعرام

« واعلم بأن كل الناس أشخاص لهذا الانسان

المطلق ، وهو الذي أشرنا اليه انه خليفة الله في أرضه منذ يوم خلق آدم أبو البشر الى يوم القيامة الكبرى ، وهي النفس الكلية الانسانية الموجودة في كل أشخاص الناس ، كما ذكر جل ثناؤه بقوله : وما خلقكم ولا بعثكم الا كنفس واحدة » كما بينا في رسالة البعث • واعلم يا أخي ، أيدك الله بروح منه ، بأن هذا الانسان المطلق ، الذي قلنا هو خليفة الله في أرضه ، وهو مطبوع على قبول جميع الأخلاق البشرية ، وجميع العلوم الانسانية ، والصنائع الحكمية ، هو موجود في كمل وقت وزمان » •

هذه الرموز والاشارات الباطنية الى امسام المصر ، والرئيس المطلق للجماعة ، تؤكد على أن اخوان الصفاء من واضعي اللبنة الأولى في صرح الدعوة الاسماعيلية الفكري ، شاء الدكتور عبد الرحمن البدوي أم انحرف ليغتش عن استناجات جديدة يستقيها من كتاب الغزالي المستظهري الذي كشف فيه عن خفايا ما يتفاعل في أعماقه مسن تعصب وحقد دفين •

## الأكوار والأدوار:

خميص اخوان المنفياء القسيم الاكبر مين الرسالة السادسة والثلاثون من رسائلهم للتحدث عن الادوار والاكوار فقالوا أن للفلك وأشخاصه ، حول الاركان الاربمة التي هي عالم الكونوالفساد، أدوارا كثيرة لا يحصى عددهـا الا الله تمـالي ، ولأدوارها كور ، ولكواكبها في أدوارها أكوارها قرانات • ويحدث في كل دور وكور وقران في عالم الكون والفساد حوادث لا يحصى عدد أجناسها الا الله تعالى • وجعلوا الادوار على خمسة أنواع : أدوار الكواكب السيارة في أفسلاك تداويرهما • أدوار مراكز أفلاك التداوير في أفلاكها الحاملة • أدوار أفلاكها العاملة في فلك البروج • أدوار الكواكب الثابتة في فلك البروج • أدوار الفلك المحيط بالكل حول الاركان • وأما الاكوار فهمي استئنافاتها في أدوارها ، وعودتها الى مواضعها مرة بعد أخرى •

وأما القرانات فهي اجتماعاتها في درج البروج ودقائقها ، وهي ستة أجناس ، مائة وعشرون نوعا : فمنها واحد وعشرون قرانا خماسيسة ، وواحـــد وثلاثون قرانا سداسية ، وقرن واحد سباعـي ، فجملتها مائة وعشرون قرانا نوعية مضروبة في ثلاثمائة وستين درجة ، يكون جملتها ثلاثةوأربعين ألفا ومائتي قران شخصية (١) •

« • • اعلم ان كل العوادث التي تكون في عالم الكرن والفساد هي تابعة لدوران الفلك ، وحادثة عن حركات كواكبه ومسيرها في البروج ، وقرانات بعضها مع بعض ، واتصالاتها باذن الله تعالى • فمن تلك العوادث ما هو ظاهر جلي لكل انسان ، ومنها ما هو باطن خفي يحتاج في معرفتها الى تأمل وتفكر واعتبار » •

ويرى اخوان الصفاء وخلان الوفاء في رسالة المجامعة أن رسالة الاكوار والإدوار واختلاف القرون والاعصار والزمان والدهور ، الغرض منها هو البيان عن كيفية انشاء المالم ، ومبدأه ، وترتيبه وظهوره ، وغايته ، وكيفية فنائه ، وخرابه ، لو انقطعت مواد بقائه عن مبقيه ،فيعدم في الحال ، ويضمحل بلا زمان ، وما أمر الساعة الا كلمح البصر أو هو أقرب .

<sup>(1)</sup> رساكل اغوان المنقاء : جـ ٢ ص ٢٥٢ •

وحول علة كون الليل والنهار يقولون (١): « والغرض في هذه الرسالة معرفة تأثيرات الاشخاص المالية في الاشخاص السفلية ، فمن تلك الحركات السريمة القصيرة الزمان ، القريبة لاستئناف دوران الفلك ، المحيط بالكل ، حول الاركان الاربعة ، في كل أربع وعشرين ساعة دورة واحدة ، كقول الله سبحانه: « وكل في فلك يسبحون » وهي التي تكون الليل والنهار ، فبالليال سكون الحيوان وبالنهار حركته ، وذلك أنه اذا طلعت الشمس ، مع دوران الفلك ، على جانب الارض أضاء الهواء بنورها ، وأشرق وجه الارض بضيائها ، وانتبهت أكثر الحيوانات من نومها ، وتحركت بعد سكونها، وترنعت بعد عجمتها وهدوئها ، وانتشرت في طلب معاشها ، وتصرفت في مذاهبها ، وتفتحت أيضا كذلك أكثر أكمام الزهر والنبات ، وفاح نسيم روائعها ، وروحها وريحانها ، وذهب الناس في مطالبهم ، وانتشروا في مآربهم ، وسعوا في حوائجهم، وصارت الدنيا كأنها حيوان واحد ، متعركة ، كاملة الانوار مشرقة الازهار ، كل ذلك بضياء

<sup>(</sup>۱) الرسالة الجامعة : ص ۲۸۲ •

الشمس المشرقة ، الصافية وروحانياتها ، اللطيفة السارية في الاشياء النامية • فاذا غابت الشمس أظلم الهواء واسود الجو ووجه الارض من الظلمة ، واستوحشت أكثر العيوانات ، ورجعت عن متصرفاتها الى أوطانها وأماكنها ، وانصرف الناس عن أسواقهم الى منازلهم، وعن مواضع أعمالهم الى بيوتهم ، ووقع عليهم النوم والنماس والكلل بعد الانتشار ، والنشاط في الاعمال ، والسكون بعد الحركة ، والهدوء من الجلبة ، وتكون الدنيا كأنها حيوان نائم أو ميت جامد ، من السكون والهدوء •

واعلم يا أخي أيدك الله وايانا بروح منه ، بأنه ما دامت هذه العركة معنوظة في الفلك ، فهذه الحال موجودة في العيوان ، فاذا سكنت تلك العركة ، بطل هذا النظام والترتيب و هذه العركة من أعظم نعم الله سبحانه على خلقه » ثم يتعدثون عن بطلان العركة فيرون أنه ما دامت هذه العركة معفوظة في الفلك ، فان صورة هذه الكائنات عنها، العادثة في هذا العالم ، تكون موجودة في الهيولى ، ومتى وقف الفلك عن الدوران فسد النظام ، وبطل عالم الكون والفساد ، وقد قيل ان ذلك كائن لا

محالة ، اذا بلغت النفس الكلية الى أقصى غرضها ، لأن الفرض هو غاية يسبق اليها الوهم ، ومن أجل البلوغ اليها يفعل الفاعل قعله ، واذا بلغ اليها قطع الفعل •

ولكى تتم معرفة ما يكون عن حركة القمر يقولون : « ومن الحركات السريعة ، القصيرة الزمان ، القريبة الاستئناف ، ما يكون في كل شهر مرتين ، وهي حركة مركز تدوير القمر في الفلك العاصل ، في كل أربعة عشر يوما مرة واحدة ، في هذا يكون القس مقبلا يوجهه الممتلىء نورا نحو مركز الارض ، يمرف حقيقة ما قلنا أهل الصناعة، الذين يعرفون علم سافي المجسطى والذي يتبسع هذه الحركة ، كان من الحوادث والكائنات في هذا المالم ، أكثره الربو ، والزيادة في الاشياء المبتدئة، الحادثة من العيوان والنبات ، والزيادة أيضا في المدود ، والرطوبات ، والأنداء ، يعرف ذلك أهل التجارب ، والملماء الطبيميون ، والمتفكـرون في الآفاق ، المعتبرون أحوال الموجودات ، وفي النصف الثاني من الشهر يدور هذا المركز في الغلك الحامل مرة أخرى ، ويكون القمر موليا ، بوجهه الممتلىء من النور ، عن مركز الارض ، نحو فلك عطاره ، ويدور القمر في الفلك الحامل مرة واحدة في هذه المدة (١) » •

ولمعرفة ما يحدث من هذه الحركة في العالم يرون : « والذي يحدث من هذه الحركة ، في هذه المدة ، في عالم الكون والفساد ، ما دون قلك القمر، الذيول ، والهزال ، والنقصان في الاشياء النامية ، والنصح ، والجفاف ، واليبس في الاشياء البالغة الى التمام من الحب والثمر ، ويتكون عن هــده الحركة في هذه المدة بعض الجواهر المدنية ، كالملح، والكمأة ، وأمثالهما ، وفي هذه المدة يتكون أيضا ، عن هذه الحركية ، يعض الحيوانيات ، كالطيور ودود القنز ، وزنابير النحل ، وأكثرها تتم خلقتها في أربعة عشر يوما ، وتخرج بعد واحد وعشرين يوما • فهذه المدة هي مقدار مسير القمر من يوم العضانة الى يوم الخروج من البرج الذي كان فيه الى البرج التاسع ، الذي هو بيت النقلة والسفر ، فتنتقل هذه الحيوانات الكائنة من حال إلى حال في هذه المدة - وما دامت هذه الحركة محفوظة في

<sup>(</sup>١) الرسالة الجامعة : ص ( ٢٨٤ ـ ٢٨٥ ) ٠

الفلك ، تصورت هذه الكائنات وكانت موجودة في الهيولى في هذا العالم » •

ومن الطبيعي ان نتيجة هذه الحركة تشير الي معرفة مبلغ أعمار ما يحدث عنها من الحيوانات لذلك يرئ اخوان الصفاء ان كل الكائنات عن هذه الحركة ، من العيوانات والنبات ، فمنها ما هيي طويلة البقاء ، ومنها ما هي قصيرة المدة ، ولكن أطولها بقاء لا يتجاوز مائة وعشرين شهرا ،وقصيرة المدة ما دون ذلك • وعلة نهاية بنية أشخاص هذا النوع في الهيولي ، هذا المقدار من الزمان ، هو أن علة حدوثها حركة القمر في فلك البروج ، المقسوم بثلاثمائة وستين درجة ، وثماني وعشرين منزلة لدورة واحدة • وذلك أن القمر اذا كان في برج من الابراج ، وفي منزلة من المنازل ، يوم حضانة الطير، فانه يوم يخرج الفروخ، أو الفرخ، يكون في منزل العشرين من ذلك المنزل ، في البرج التاسع من ذلك البرج ، وقد قطع مائتين وأربعين درجة من الفلك ، وبقى له مائة وعشرون درجة الى أن يعود الى الدرجة التي كان فيها يوم ابتداء الحضانة، فيستأنف العمر في الدنيا لكل درجة شهرا ، وهذا هو العمر الطبيعي للحيوان الحادث من هذه الحركة،

وأما ما يهلك قبل هذه المدة ، ويعيش بعد جواز هذا المقدار ، فذلك لاسباب وعلل وأعراض يطول شرحها (١) •

أما أعمار الصور الانسانية واللاحقة بها من الصور الحيوانية فيقولون (٢): « وأما أسر الانسان ، فذلك أنه اذا سقطت النطفة في الرحم من جنس البشر ، أو بعض الحيوانات ، التي تلد لتسعة أشهر ، أو أكثر ، أو أقل ، فهذا الجنس من العيوان لاحق في جميع أحواله بأحوال الانسان ، مقارن له ، فلا بد أن تكون الشمس ، تلك الساعة ، في درجة من برج الفلك ، فاذا كان الشهر التاسع ، تكون الشمس قد قطمت بسيرها ثمانية أبراج ، وقد استمرفت طبائع البروج المثلثات ، وبلغت الى أول البرج التاسع ، بيت السفر والنقلة ، فيوجب ذلك انتقال المولود من مكان الى مكان ، ومن حال الى حال ، وتكون الشمس قد سارت في فلك البروج ، من يوم مسقط النطفة الى ذلك اليوم ، مائتين وأربعين درجة ، وبقى لها مائة وعشرون درجة ،

<sup>(1)</sup> الرسالة العامعة : ص ٢٨٢ •

<sup>(</sup>٢) المصدر تقميه : من ٢٨٧ -

الى أن تعود الى الدرجة التي كانت فيها ، يوم مسقط التطفة • فجعل نهاية لبقاء أشخاص من هذا النوع، وعمرها الطبيعي ، لكل درجة سنة ، وهي التي بقيت لها ، تسير فيها مائة وعشرين درجة ، الى أن تعود الى الدرجة التي كانت فيها يوم مسقط النطفة، فان زاد أو نقص فلأسباب وعلل • وعلى هنذا القياس يعتبر حال كل مولود من أنواع العيوان ، فيكون عن حركة شخص من الاشخاص الفلكية » •

ولكي نكون فكرة واضحة عما يحدث في العالم عن حركة الشمس باعتبار حركتها من العركات السريمة ، القصيرة الزمان ، في كل سنة مرة واحدة، وهي مثل حركة فلك تدوير الزهرة وعطارد في فلك البروج ، تارة في البروج الشمالية ، وتارة في الجنوبية ، وتارة في المستقيمة الطلوع ، وتارة في المعوجة ، وتارة في النارية ، وتارة في الترابية ، وتارة في الهوائية ، وتارة في المائية ، وتارة صاعدة، وتارة هابطة ، وتارة في شرفها ، وتارة في هبوطها ، وتارة في بيوتها وتارة في وبالها ، وتارة في ذروتها ، وتارة في حضيضها ، وتارة مسرعة ، وتارة بطيئة ، وتارة مند رؤوس جو زهراتها ، وتارة عند أذنابها، وتارة متيامنة بعضها مع بعض ، وتارة متياسرة ،

وتارة شرقية ، وتارة غربية ، وتارة متناظرة ، وتارة ساقطة ، وتارة خالية ، وتارة في الاوتاد ، وتارة فيما يليها ، وتارة زائلة عن الاوتاد ، وتارة في البروج المنقلبة ، وتارة في الثالثة ، وتارة في المتجسدة ، وما شاكل هذه الحالات (١) •

والذي يحدث عن هذه الحركة ، في هذه المدة ، في هذا العالم ، عن أحوال هذه الكواكب ، من الصور المغتلفة ، والعالات المتغايرة ، أشيساء لا يحيط بعلمها وكنهها الاالله سبحانه وتعالى ،خالقها ومبدعها • ولكن لا بد لنا من الاتيان على ما يحدث في المالم اذا نزلت الشمس برج الحمل • وفي هذه العالة نستمع الى اخوان الصفاء ماذا يقولون: « اعلم يا أخى أيدك الله وايانا بروح منه أنه ، اذا نزلت الشمس أول دقيقة من برج الحمل ، استوى الليل والنهار في الأقاليم ، واعتدل الزمان ، وطاب الهواء ، وهب النسيم ، وذابت الثلوج ، وجرت الأودية ، ومدت الانهار ، ونبعث العيون ، وارتفعت الرطوبات الى أعلى فروع الاشجار ، ونبت العشب ، ٠٠٠ وصارت الدنيا كأنها جارية

<sup>(</sup>١) الرسالة الجامعة : ص ٢٨٨ ٠

شابة ، فلا يزال ذلك حال الدنيا ، حتى تبلغ الشمس آخر الجوزاء (١) » •

وهذا كما يرى اخوان الصفاء دليل ومثال من العركة ، لأمور خفية ، وأسرار كامنة ، لا يعلمها الا الله ، والراسخون في العلم • وذلك أن أمور الدنيا مبنية على أمور الآخرة وكلها مثالات ودلالات على دين الله سبحانه وحكمته،وخفي سره ،وموضع أمره ونهيه ، لذلك يذكرون من العكمة الغفية ، المستورة بهذه المثالات الساكنة تحت هذه الحركات، ما يكون به انتباه نفس الجاهل من نوم سكرتها ، فيقولون (٢) : « اعلم يا أخي أيدك الله وايانا بروح منه ، أن الشمس هي آية الله في السموات والأرض ، وبها صلاح العالم ، وهي الباعثة في العالم روح العياة • ولما كان الانسان عالما صغيرا ، وجب بالحكمة أن يكون فيه مثال لما في العالم الكبير، وكان القلب من الانسان بمنزلة الشمس في عالم الافلاك ، وذلك أنها متوسطة للافلاك ، ومركزها

الرسالة العابعة : من ١٨٩ ،

<sup>(</sup>۲) المندر تقسه : من ۱۹۰ -

القطب ، كذلك القلب مركزه وسط الجسم الانسانى • فكما أن نزول الشمس في بيت شرفها وسلامتها من الآفات ، أعنى الكسوف ، والهبوط ، وما يعرف المنجمون ، وما هو مذكور في المجسطى وغيره ، تكون سلامة المالم ، وحسن حاله ، واعتدال نظامه ، واستقامة أقسامه ، فكذلك القلب ، اذا سلم من الآفات ، والعوارض المهلكات ، استقسام أمر الجسد ، وتمت أوصاله ، وانتظمت أعماله • ولما كان في حال التفريد الانسان وحده مركبا على مثال تركيب العالم الكبير ، وجب أن يكون بالجمع العالم كله انسانا كبيرا ، واحدا أيضا بالاطلاق -واذا كان العالم كله ، أعنى جميع الصور الانسانية القابلة للامر والنهي ، بمنزلة انسان واحد ، فيجب أن يكون له وفيه أعضاء فاضلة شريفة ٠٠٠٠ وما يكون به الصلاح والعياة للجسد من العواس الخفية، ويكون له أعضساء ظهاهرة يدرك بهها الحواس المعسوسات المشاهدة ٠٠٠ ويكون له أيضا صنائع جليلة يظهرها صناع حكماء ، ورؤساء علماء ، ويكون فيه عباد وزهاد ، وصالعون • فلما كان ذلك كذلك بالبرهان من وجود الرؤساء في عالم الافلاك العالية ، والكواكب الساميسة ، مثل الشمس ، والقمراء والكواكب الخمسة المتعركة والسبعية الثابتة ، وما به قوام أمر الافلاك ، وانتظام عالم السموات ، وما يبرش لها وفيها من العوارش ، والأمور الخفية ، التي بعضها يدركه البصر بدقة النظر، ومنها ما يدركه بالقياس المسيح ، والبرهان الصادق ، ومنها ما لا يعلمه الا الله تعالى ، ولا يصل الى معرفة أفهام المخلوقين ، الا من أطلعه الله عليه ، وأيده بالوحى ، مثل الانبياء والمسلين ، والأمناء المسادقين ، ٠٠٠ فيالبرهان قد بان أن الرؤساء في عالم الافلاك موجودون ، وما يتبعث منها من القوى الروحانية ، والانفس السارية في الاركان ، والأمهات ، والمواليد ، كل يحسب ما جعلته فيه ، وأمدته به النفس الكلبة ، بالمشيئة الالهية ، والحكمة الربائية ، وأن هذه الارواح المديرة للعالم بما به ، الموكلة بانشاء مواليده ، ونظام حركاته ، واعتدال أقسامه ، وصحة نسبته ، هي ملائة الله عز وجل

## التبني الروحي عند اخوان الصفاء :

يستدل من الغوس في أعماق مصنفات جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء التي ظهرت الى عالم الرجود وتداولتها أيدي العلماء أن هذه الجماعة قد وقفت انتاجها ووجودها العقلاني على نشر المحبة والاخاء الروحي المنطلق من أعمساق النفس الانسانية الناهدة الى الخلود والبقاء في عالم تسوده الألفة والمحبة ، وتسيطر على مجتمعاته الانظمة المحقة ، والقوانين التربوية الدينية والخلقية والعقلانية الخالصة من أدران الشهوات والتعصب والحقد والضغينة •

لذلك قالوا بضرورة التبني الروصي والاخاء العقلاني على أسس منبثقة من صميم التعاليسم الحقانية والفلسفية التي أوجدوها في علهم الفاضل المثالي ، وأعطوا هذه النظرية الفاعلة في مجتمعهم أهمية خاصة باعتبارها من الدعائم المتينة التي يرتكن عليها تنظيمهم الأخوي ، الهادف الى المساواة، والمحبة ، والعدالة الاجتماعية ، ولنستمع اليهم وهم يتحدثون عن الأبوة النفسانية فيقولون (١) : « فينبغي لاخواننا ، ممن قد رزق المال والعلم جميعا ، أن يؤدي شكر ما أنعم الله ، جل وعز ، به عليه بأن يضم البه أخا من اخوانه ممن قد

<sup>(1)</sup> رسائل اخوان الصفاء بدع ص ٥٣ ·

حرمهما جميعا ، ويواسيه من فضل ما آتاه الله تعالى من المال ، ليقيم به حياة جسده في دار الدنيا ، ويرفده ويعلمه من علمه لتحيا به نفسه للبقاء في دار الآخرة ، فان ذلك من أقرب القربات الى الله ، وأبلغ لطلب مرضاته .

ولا ينبغى له أن يمن عليه بما ينفق عليه من المال ولا يستحقره ، ويعلم أن الذي حرم أخاه هو الذي أعطاه ، وكما أنه لا يمن على ابن له جسداني فيما يربيه وينفقه عليه من ماله ، ويورثه ما جمعه من المال بعد وفاته ، كذلك لا يجب أن يمن على ابنه النفساني لأنه ان كان ذلك ابنه الجسداني ، فهذا ابنه النفساني ، كما روي أن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، قال لعلى ، عليه السلام ، « أنا وأنت أبوا هذه الأمة » وقال ، صلى الله عليــه وسلم : « المؤمن أخو المؤمن من أبيه وأمه » وقال ابراهيم ، عليه السلام : « فمن تبعني فأنه مني » وقال ، عز وجل ، لنوح ، عليه السلام ، حيث قال : « ان ابنى من أهلى » قال « انه ليس من أهلك انه عمل غير صالح » وقال تعالى : « فاذا نفخ في الصور فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون » فبين أن النسب الجسداني لا ينفع في الآخرة •

وبهذا المعنى قال المسيح ، عليــه الســـلام ، للعواريين : « جئت من عند أبي وأبيكم » وقال الله تعالى : د ملة أبيكم ابراهيم » فهذه الأبوة نفسانية لا ينقطع نسبها كما قال النبي ، عليه السلام : « كل نسب ينقطع يوم القيامة الا نسبى » وقال: « يا بنى هاشم لا يأتيني الناس يوم القيامة بأعمالهم ، وتأتوني بأنسابكم ، فأني لا أغني عنكم الله شيئًا » • انما أراد النسبة الجسدانية ، لأنها تنقطع اذا اضمعلت الاجسام وبقيت النسبة النفسانية ، لأن جواهر النفوس باقية بعد فراق الأجساد ، وان كان يظن أن ابنه الجسداني يعيي ذكره بعد موته ، فهذا أيضا ، ان عاش ، أحيا ذكره في مجلس العلماء ومعاضر أهل الغير اذا نشر علمه، ويتوجه اليه ويترحم عليه كلمًا ذكره ، كما نذكر نحن معلمينا وأستاذينا أكثر مسا نذكر آياءنا الجسدانيين ، ونترحم على آبائنا • وان كان يظن أن ذلك الابن الجسداني ربما ينفعه اذا كبر، ويعينه على أمور الدنيا ، فهذا ربما بلغ في العلم والحكمة والغير والمرتبة عند الله تعالى أن يشفع بعلمه لمعلمه ، فينجو بشفاعته وهو لا يدري ، كما ذكر الله تمالي بقوله : « آباؤكم وأبناءكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفَّما قريضة من الله ع •

ويظهر من هذه الآرام ان اخدوان الصفاء اعتمدوا في أفكارهم من التبني الروحي على أقوال الرسل والانبياء، وهلى ما ورد في الكتب السماوية فطبقوها على أنفسهم واخوانهم ، ثم جاء من بعدهم دعاة الاسماعيلية الأول فبلوروا هذه الافكار ، وجسدوها في مجتمعاتهم • حتى ان أئمة الدعوة في أوامرهم وارشاداتهم وتعليماتهم يخاطبون في أوامرهم وارشاداتهم وتعليماتهم يخاطبون ويضيفون: « أبنائي الروحيين » ويضيفون: « ان أباكم الروحي يمنعكم بركاته الأبوية والأمومية » •

والأبوة الروحائية ، في رأي اخوان الصفاء والاسماعيلية ، لا ينقطع نسبها بل يظل سرمدا الى أبد الآبدين • أما النسبة الجسدانية ، فيرون أنها تنقطع اذا اضمعلت الإجسام • أما جواهر النفوس فتبقى خالدة بعد فراق الاجساد •

## المدينة الفاضلة عند اخوان الصفاء:

لا بدلن يدرس جماعة اخوان الصفاء ، دراسة صحيحة وانية ، في ضوء الحقيقة والواقع العقلي والتجرد العلمي ، ناهجا المنهج الحديث في البحث والتنقيب ، لمعرفة العلل والاسباب التي اشتركت وتضافرت على تكوين عقلية هذه الجماعة ، وتحديد أهدافها ، مبتعدا عن العاطفة والتعصب ، من الاعتراف بأن جماعة اخوان الصفاء وخلان الوفاء ، ليست سوى مجموعة من المفكرين ،وصفوة مختارة من الفلاسفة وجهابذة العلماء ، حشدوا كل امكانياتهم الفكرية والفلسفية ، للقضاء على دولة بني العباس ، ليشيدوا على أنقاضها دولة جديدة سليم ، يهدف الى ايجاد مذهب اجتماعي روحاني سليم ، يهدف الى ايجاد مذهب اجتماعي ، وأخوية فلسفية دينية اسلامية ، وتأليف كتلة اسلامية قوية ، موحدة الاهداف والكلمة .

ولقد كان للافكار التي بدر بدورها تلامدة هذه الجماعة ، فيما بعد ، بين طبقات المسلمين وغير المسلمين ، تأثير كبير على الآداب والفلسفة الاسلامية ، وحياة المجتمع الاسلاميي في الأعصر المباسية ، فقلبت حياته رأسا على عقب ، وأحدثت بين طبقاته من التغيير ، ما لا تزال آثاره باقية الى هذا اليوم .

ومن البديهي أن ينبري اخوان الصفاء لممالجة مشكلة « المدينة الفاضلة » أو مدينة أهل الغير ،

في رسائلهم فقالوا: « وينبغي لنا أيها الأخ بعد اجتماعنا على الشرائط التي تقدمت من صفوة الاخوان أن نتعاون ونجمع قوة أجسادنا ونجعلها قوة واحدة ، ونرتب تدبير نفوسنا تدبيرا واحدا ، ونبني مدينة فاضلة روحانية ، ويكون بناء هذه المدينة في مملكة صاحب الناموس الاكبر الذي يملك النفوس والاجساد ، لأن من ملك النفوس ملك الأجساد، ومن لم يملك النفوس لم يملك الاجساد،

وينبغى أن يكون أهل هذه المدينة قوما أخيارا حكماء فضلاء مستبصرين بأمور النفوس وحالاتها ، وما يتبع ذلك من أمور الاجساد وحالاتها • وينبغي أن يكون لأهل المدينة سيرة جميلة كريمة حسنة يتعاملون بها فيما بينهم ، وأن يكون لهم سيرة أخرى يعاملون بها أهل المدن الجائرة ، ولا ينبغي أن يكون بناء هذه المدينة في الارض حيث تكون أخلاق سائر المدن الجائرة ، ولا ينبغى أيضا أن يكون بناؤها على وجه الماء لأنه يصيبها من الامواج والاضطراب ما يصيب أهل المدن التي على السواحل والبحار ، ولا ينبغى أن يكون بناء هذه المدينة في الهواء مرتفعا لكيلا يصعد اليها دخان المدن الجائرة فتكدر أهويتها ، وينبغي أن تكون مشرفة على

سائر المدن ليكون أهلها يشاهدون حالات أهل سائر المدن في دائم الاوقات ، وينبغي أن يكون أساس هذه المدينة على تقوى الله كيلا ينهار بناؤها ، وأن يشيد بناؤها على الصدق في الأقاويل والتصديق في الضمائر ، وتتم أركانها على الوفاء والامانة كيما تدوم ويكون كمالها على الغرض في الغاية القصوى التي هي الخلود في النميم (1) » •

ويصف اخوان الصفاء كيفية تفاوت أهل هذه المدينة ويرتبونه على أربع مراتب: احداها مرتبة أرباب الأركان الاربعة ذوي الصنائع ، والثانية مرتبة الملوك ذوي الأمر والنهي ، والرابعة مرتبة الالهيين ذوي المشيئة والارادة (٢) .

« واعلموا ان دولة أهل الخير يبدأ أولها مسن أقوام أخيار فضلاء ، يجتمعون في بلد ، ويتفقون على رأي واحد ، ودين واحد ، ومدهب واحد ، ويعقدون بينهم عهدا وميثاقا بأنهم يتناصرون ولا يتغاذلون ، ويتعاونون ولا يتقاعدون عسن نصرة

<sup>(</sup>١) رسالل اغوان الصفاء : هـ ٤ ص ١٧١٠ .

<sup>(</sup>٢) رسائل اخوان الصفاء : ب ٢ من ٢٠٤ •

بعضهم بعضا ، ويكونون كرجل واحد في جميسع أمورهم ، وكنفس واحدة في جميع تدابيرهم ،وفيماً يقصدون مسن نصرة الدين ، وطلسب الآخرة ، لا يعتقدون سوىرحمة الله ورضوانه عوضا • • •

هذه الكنايات والرموز لا شك تدل دلالة واضعة على أن جماعة اخوان الصفاء هم الذين خطط و وضموا نواة الدعوة الاسماعيلية ، التي كان من شمراتها قيام الدولة الفاطمية في المغرب ، شم في مصر ، واليمن ، على الأسس والمرتكزات التي نوه عنها الاخوان في رسائلهم •

وفي عرفي ، ان كل المدن العلمية الفاضلة التي قال بها اخوان الصفاء ، والفارابي ، ودعاة الاسماعيلية ، وغيرهم من علماء الشيعة ، مستقاة من قول النبي (ص) : «أنا مدينة العلم وعلي بابها، فمن أراد العلم قليأت من الباب » •

« ثبت »

## القهسسرس

| لقديسة                                | 0         |
|---------------------------------------|-----------|
| ن هم جماعة أخوان الصفا                | 10        |
| ثار اخوان الصقا                       | ۲.        |
| بدع الهويات عند اخوان الصغا           | 41        |
| لابداع والغيض عند اخوأن الصفا         | <b>73</b> |
| خوان الصفا وهبوط النفس                | 00        |
| لاباء والامهات في المولادة المروحانية | 17        |
| لانسيسان عالم صغير                    | ٧١        |
| لتفسى عند اغوان الصغا                 | ٧٢        |
| العلسل والمعلولات                     | 10        |
| أغوان ألصغا ووحدة الانيان             | .0        |
| الانبياء والرسل عند اخوان المسقا      | 18        |
| البعسث والقيامسة                      | ٣-        |
| التضاء والتدر مند اخوان الصغا         | 33        |
| الجنة والغار عند أخوان الصقا          | 101       |
| الاغادة والتعليم عند الخوان العبقا    | 71        |
| الخوان الصقا والايامة                 | 77        |
| الاكسوار والادوار                     | ٧٢        |
| التبنى الروهي مند اخوان الصنا         | ۸٥        |
| المدينة الفاضلة هند أخوان الصفا       | ۸٦        |
|                                       |           |